
671

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«?PROKLA 209 | 52. Jahrgang | Nr. 4 | Dezember 2022 | S. 671-682 
https://doi.org/10.32387/prokla.v52i209.2025

Stephan Lessenich*

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«? 
1

Zusammenfassung: In der gesellschaftlichen Auseinandersetzung über Identitätspo-
litik geht es um die Beziehung zwischen Etablierten und Außenseitern – und um die 
Verteidigung von als gefährdet wahrgenommenen Etablierten(vor)rechten. Die ab-
wehrende Bearbeitung der Mobilisierung der Außenseiter nimmt dabei im Wesent-
lichen zwei Formen an: Während die einen die identitätspolitische Entpolitisierung 
der sozialen Frage beklagen, befürchten andere die Gefährdung des gesellschaftlichen 
Zusammenhalts oder aber das Ende der Meinungsfreiheit durch minderheitenpoliti-
sche Agitation. Der Artikel erläutert die verschiedenen Spielarten der Reaktion der 
Etablierten auf das Aufbegehren der Außenseiter.

Schlagwörter: Identitätspolitik, Normalitätsvorstellungen, Diversität, Minderheiten, 
Soziale Frage

Who is Afraid of »Identity Politics«?
Abstract: The social debate on identity politics is about the relationship between the 
established and the outsiders – and about the defence of established (pre-)rights 
that are perceived as endangered. The defensive treatment of the mobilisation of 
outsiders takes two main forms: While some deplore the depoliticization of the so-
cial question through identity politics, others fear the endangerment of social co-
hesion or the end of freedom of expression through minority political agitation. 
The article explains the different ways in which the established react to the rebel-
lion of the outsiders.

Keywords: Identity Politics, Conceptions of Normality, Diversity, Minorities, Social 
Issues

*  Stephan Lessenich ist Direktor des Instituts für Sozialforschung an der Johann Wolf-
gang Goethe-Universität in Frankfurt am Main und Mitglied des Wissenschaftlichen Bei-
rats der PROKLA.
1  Der redaktionell angepasste Nachdruck erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Han-
ser Verlages aus: Stephan Lessenich: Nicht mehr normal. © 2022 Hanser Berlin Carl Han-
ser Verlag GmbH & Co. KG, München.

https://doi.org/10.32387/prokla.v52i209.2025


672

Stephan Lessenich	

Identitätspolitik –  
was soll das sein?

E in Gespenst geht um in Deutschland, 
und nicht nur hier: das Gespenst der 

»Identitätspolitik«. Kaum ein Thema hat 
die Gemüter hierzulande in den letzten 
Jahren so erhitzt wie die Untiefen der 
geschlechtergerechten Sprache, die Pro-
blematik der Berücksichtigung bislang 
randständiger oder gänzlich abwesen-
der Positionen im politischen Diskurs 
bzw. die zugespitzte Frage, was man 
denn heute überhaupt noch öffentlich 
sagen dürfe. Allerdings blieb zumindest 
bei einigen Teilsträngen dieser Debatten 
durchaus unklar, ob sie – etwa als Pro-
blem einer sogenannten »Cancel Cul-
ture« gerahmt – neben den Feuilletons 
der Qualitätspresse tatsächlich auch das 
allgemeine Publikum umtreiben. Vor 
allem aber ist auffällig, dass der jünge-
re Diskurs um Diskursverknappung äu-
ßerst effektiv und öffentlichkeitswirk-
sam von eben jenen gesellschaftlichen 
Positionen aus vorangetrieben wird, 
die darin wortreich ihren diskurspoli-
tischen Ausschluss beklagen.2

Worum geht es nun, bei der vielstim-
migen Aufregung um »Identitätspolitik« 
genau? Jenseits des Umstands, dass dies 
tatsächlich nicht immer klar ist, dürf-
te es den Protagonisten einschlägiger 
Debatten im Kern wohl um die Wahr-
nehmung gehen, dass auf »kultureller« 
Zugehörigkeit beruhende soziale Grup-
pen und Bewegungen zu ungeahnter 

2  Man könnte dies, in einer typisch »Frank-
furter« Wendung kritischer Gesellschafts-
analyse, womöglich als eine der »normati-
ven Paradoxien« der Spätmoderne bezeich-
nen (vgl. Honneth u.a. 2022).

gesellschaftspolitischer Dominanz ge-
kommen seien. Gemeinschaften, deren 
kollektive Identität von der ethnischen 
Herkunft, dem religiösen Glauben oder 
der sexuellen Orientierung ihrer Mitglie-
der geprägt, wenn nicht gar bestimmt 
werde, seien im öffentlichen Raum über 
die Maßen präsent. Sie würden von Me-
dien und Politik hofiert und träten mit 
einem übergriffigen, zugleich partiku-
laren wie imperialen Anspruch auf, der 
auf die Kontrolle der Alltagssprache 
und überhaupt auf eine Verschiebung 
der Grenzen des gesellschaftlich Sag-
baren ziele. Vorwürfe der Bevormun-
dung und Einschüchterung der Vielen 
durch die Wenigen, ja einer Tyrannei 
der Minderheit(en), werden laut: Nicht 
Big Brother, sondern eine ganze Horde 
von little sisters unterschiedlichen, nicht 
definierbaren oder sich der Festlegung 
entziehen wollenden Geschlechts tanzten 
der Mehrheitsgesellschaft auf der Nase 
herum und nähmen mittlerweile die Po-
sition einer allgegenwärtigen, hypermo-
ralisierenden, inquisitorischen Sprach-, 
Gedanken- und Verhaltenspolizei ein.

Was bis hierher schon deutlich wird, 
ist die Art und Weise, wie in den kri-
tischen Auseinandersetzungen mit – 
vermeintlichen oder tatsächlichen – 
identitätspolitischen Anliegen und An-
maßungen durchweg politisch-soziale 
Konstruktionen bemüht werden, und 
zwar auf verschiedenen Ebenen. Zum 
einen und zuallererst werden die kriti-
sierten Gruppen selbst als ein homoge-
nes, geschlossenes Kollektiv konstru-
iert, dem eine bestimmte, gemeinsam 
geteilte politische Haltung zugeschrieben 
werden kann: Feministinnen kämpfen 
demnach fürs Gendern, People of Color 
verlangen Respekt, Muslime sind kei-



673

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«?

ne Frauenfreunde. Zum anderen wird 
logisch konstruiert und gilt diskursiv 
als gesetzt, dass es sich bei den politi-
schen Positionierungen und Forderun-
gen dieser (wie gesagt: als Haltungs- und 
Handlungseinheit behaupteten) Gruppen 
eben um identitäre Anliegen handele, 
um Ansprüche auf Anerkennung ihrer 
kulturellen Identität, ihrer jeweiligen 
ethnischen, religiösen oder sexuellen 
Eigenart. Nicht thematisiert – und damit 
gewissermaßen wegkonstruiert – wird im 
Umkehrschluss die Möglichkeit, dass es 
bei den politischen Wortmeldungen und 
Interventionen von Gleichstellungsakti-
vististinnen oder jüdischen Intellektu-
ellen, Deutschafrikanern und Transgen-
derpersonen um für demokratisch-ka-
pitalistische Gesellschaften ganz normale 
Kämpfe um Teilhabe gehen könnte, und 
zwar um Teilhabe an nicht nur den sym-
bolischen, sondern auch den materiel-
len Gütern, die in Gesellschaften dieses 
Typs zur Verteilung anstehen.

Zu den Hintergründen dieser – letzten 
Endes von beiden Seiten bzw. allen Betei-
ligten – hochgradig emotional geführten 
Debatte gehört auch, dass jene Gruppe-
nidentitäten, die von den sich selbst als 
»mehrheitsgesellschaftlich« verstehen-
den Positionen aus identifiziert werden, 
häufig auf genau diese Weise entstanden 
sind: Erst die Erklärung zur (nicht bloß 
zahlenmäßigen) gesellschaftlichen Min-
derheit erzwang die Auseinandersetzung 
der jeweiligen Gruppenangehörigen mit 
einer zunächst nicht von ihnen selbst, 
sondern von Dritten vorgenommenen 
Zugehörigkeitsbestimmung. Man kann 
darin einen basalen sozialen Mechanis-
mus erkennen: Die Gruppen, die in ei-
nem gesellschaftlichen Zusammenhang 
die Position der Etablierten für sich in 

Anspruch nehmen, stellen aktiv jene 
Außenseiterpositionen her, von denen 
aus sich die so an den Rand Gedrängten 
überhaupt erst als zusammengehörig 
verstehen können – und deren Proble-
matisierung ihnen dann wiederum von 
den Etablierten übelgenommen wird (vgl. 
klassisch hierzu die Studie von Elias/
Scotson 1990). Es sind nicht etwa über-
triebenes Selbstbewusstsein oder ein ag-
gressives Geltungsbedürfnis »identitärer 
Gruppen«, die an der Wurzel der soge-
nannten Kulturkämpfe der Gegenwart 
liegen, sondern geteilte, langanhaltende 
Unterordnungs-, Abwertungs- und Dis-
kriminierungserfahrungen, die von den 
Betroffenen – gegebenenfalls – im Zuge 
kollektiver Verständigungsprozesse zu 
positiv konnotierten Selbstverständnis-
sen umgearbeitet werden.

Die Akte der Selbstermächtigung 
der gesellschaftlich immer schon und 
immer wieder von Neuem Zurückge-
setzten, so sie denn wohlgemerkt über-
haupt stattfinden, operieren gezwunge-
nermaßen mit Autoidentifikationen, die 
an die machtvollen Fremdzuschreibun-
gen anschließen, mit denen Randgrup-
pen zeitlebens umgehen mussten – bis 
sie irgendwann die Geduld verlieren. 
Und die ihnen dann, zu allem Unterord-
nungsüberfluss, von eben jenen sozia-
len Positionen, von denen ihre soziale 
Marginalisierung ausgeht, auch noch als 
wahlweise hysterische Überreaktion (bei 
Frauen) oder aggressive Usurpation (bei 
Männern) ausgelegt wird – in jedem Fall 
aber als Störung der etablierten sozial-
kulturellen Ordnung.3

3  Die, um ein bekanntes marxsches Dik-
tum abzuwandeln, stets nur die Ordnung 
der Etablierten ist.



674

Stephan Lessenich	

Es geht also in der gesellschaftlichen 
Auseinandersetzung über Identitätspo-
litik, so das Fazit einer ersten Annähe-
rung an das Phänomen, um Etablierte-
Außenseiter-Beziehungen – und konkret 
um die Verteidigung von als gefährdet 
wahrgenommenen Etablierten(vor)-
rechten (vgl. Koppetsch 2017). Die ab-
wehrende Bearbeitung der – und sei es 
auch nur diskursiven – Mobilisierung 
der Außenseiter nimmt dabei im We-
sentlichen zwei Formen an, als deren 
Trägergruppen jeweils unterschiedliche 
Fraktionen des selbst vielgestaltigen 
Etabliertenmilieus auftreten: Während 
die einen die identitätspolitische Ent-
politisierung der sozialen Frage bekla-
gen, befürchten andere die Gefährdung 
des gesellschaftlichen Zusammenhalts 
oder aber das Ende der Meinungsfrei-
heit durch minderheitenpolitische Agi-
tation. Diese verschiedenen Spielarten 
der Reaktion der Etablierten auf das 
Aufbegehren der Außenseiter seien im 
Folgenden kurz genauer ergründet.4

Wem gehört die »soziale Frage«?

Eine Variante der Debatte findet inner-
halb der gesellschaftlichen Linken statt 
– und wird, wie in diesem politisch-ideo-
logischen Feld üblich, mit besonderer 
Härte ausgetragen. Auf einen Nenner 

4  Um keine Missverständnisse aufkommen 
zu lassen: Die sozialen beziehungsweise so-
zio-kulturellen Milieus der Etablierten sind 
nicht identisch mit den Gruppen der gesell-
schaftlich Herrschenden. Vielmehr handelt 
es sich dabei um sich selbst als in der »Mit-
te« der Gesellschaft positionierte – ihrerseits 
aber, wie erwähnt, fragmentierte – Milieus 
(beziehungsweise um deren selbsternann-
ten politischen Repräsentanten).

gebracht wird sozialen Gruppen und 
Bewegungen, die aus Sicht linker Kri-
tiker und Kritikerinnen eine identitäre 
Agenda verfolgen, ein faktisch arbeiter-
feindlicher politischer Aktivismus vor-
geworfen, mit dem sie, und sei es unge-
wollt, neoliberalen Kräften in die Hände 
spielten. Selbst (oder gerade) radikale 
Forderungen nach Geschlechtergerech-
tigkeit oder Migrationsfreundlichkeit 
seien unmittelbar anschlussfähig an 
wirtschaftsliberale Vorstellungen von 
offenen Arbeitsmärkten und flexibel-
deregulierten Beschäftigungsverhält-
nissen. Die identitätspolitisch getriebe-
ne »Liebe zur Differenz« (Berger 2021), 
zur alltagspraktischen Überhöhung 
»kultureller« Unterschiede, passe Un-
ternehmensleitungen und Personalma-
nagern bestens ins betriebswirtschaft-
liche Konzept: Statt um höhere Löhne, 
kürzere Arbeitszeiten oder Überstun-
denzuschläge gehe es dann in den in-
ner- wie überbetrieblichen Auseinan-
dersetzungen um Frauenquoten, Uni-
sextoiletten und die Verbannung von 
Schweinefleisch aus dem Kantinenmenü. 
Wo nicht mehr ökonomische Ungleich-
heiten, sondern Mängel im »diversity 
management« für Empörung sorgten, 
da stünden klassische Lohnarbeiterin-
teressen auf verlorenem Posten – dem 
Kapital zum Wohlgefallen.5

5  Eine einflussreiche Position in diesem Sinne 
hat die US-amerikanische Philosophin – und 
Feministin – Nancy Fraser mit dem Konzept 
des »progressive neoliberalism« formuliert 
(vgl. etwa Fraser 2017). Vulgärökonomistisch 
gewendet, und gerne mit nicht nur antifemi-
nistischen, sondern insbesondere auch rassi-
fizierenden Anklängen versehen, finden sich 
entsprechende Argumente im politischen Dis-
kurs etwa prominent bei Sahra Wagenknecht.



675

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«?

Die Spaltung des linken, sich auf 
beiden Seiten als gesellschaftskritisch 
verstehenden Milieus entlang des ver-
meintlichen Gegensatzes von ökono-
mischen und kulturellen, materiellen 
und ideellen Interessen wäre im hier 
interessierenden Kontext nicht wei-
ter der Rede wert, würde sich in ihm 
nicht, gleichsam im Kleinformat inner-
linker Selbstverständigungsdebatten 
(und Selbstzerfleischungspraktiken), 
die gesellschaftliche Großwetterlage 
krisenhafter Normalitätskonstruktio-
nen und nervöser Diskurszuckungen 
widerspiegeln. Man wird den von der 
Priorisierung der »alten sozialen Fra-
ge« – dem Arbeit-Kapital-Konflikt – be-
wegten Akteuren nicht zu nahetreten, 
wenn man ihren nun auch innerlinken 
Abwehrkampf als Verlängerung jener 
historisch gewachsenen gesellschafts-
politischen Auseinandersetzung deutet, 
in welcher sich die traditionelle Linke 
ohnehin schon auf wenig aussichtsrei-
chem, ja verlorenem Posten wähnt. In 
jedem Fall dürfte hier die Quelle der 
affektiven Aufladung des innerlinken 
Disputs liegen: Da ist man im Ringen um 
Arbeiterrechte und soziale Gerechtig-
keit ohnehin seit Jahrzehnten schon in 
der Defensive gegenüber den Agenten 
und Agenturen neoliberaler Transfor-
mation – und dann kommen einem auch 
noch Gleichstellungspropagandistinnen 
und Vielfaltsaktivisten in die Quere. Zu 
allem Überfluss machen Debatten um 
Gendergerechtigkeit und die postmig-
rantische Gesellschaft die Kämpfe der 
Lohnabhängigen um ihren verdienten 
Anteil am wirtschaftlichen Wertprodukt 
noch aussichtsloser.

Was hier gerade passiert, muss im 
Lichte der aktuellen gesellschaftshisto-

rischen Konstellation gesehen werden, 
und lässt sich auch nur so verstehen: 
Auf der einen Seite die jahrzehntelan-
ge neoliberale Hegemonie und eine 
ebenso lange eingeübte linke Vertei-
digungshaltung gegen den Abbau einst 
errungener Wohlfahrtspositionen der 
ansonsten Besitzlosen, auf der ande-
ren das beginnende gesellschaftliche 
Aufbegehren von im ehemaligen wohl-
fahrtsstaatlich-industriellen Kompro-
miss zwischen Kapital und Arbeit nicht 
berücksichtigten Gruppen und Interes-
sen. Nur vor diesem Hintergrund wird 
nachvollziehbar, warum die Teilhabe-
ansprüche sozialer Gruppen und die 
Mitspracheforderungen sozialer Be-
wegungen, die sich selbst nicht primär 
als Bewegungen der Lohnabhängigen 
beschreiben, zu bloßen Kulturkämp-
fen erklärt und als lästiger »Trubel um 
Diversität« (Michaels 2021) verstan-
den werden.

Darin äußert sich eine doppelte Ab-
wertung: die weiblicher, schwul-lesbi-
scher, migrantischer und vieler anderer, 
bislang nicht im Zentrum öffentlicher 
Aufmerksamkeit stehender »Identitä-
ten« selbst, wie auch ihrer politischen 
Kämpfe. Deren Inhalte werden eben 
nicht als gleichermaßen legitime soziale 
Fragen akzeptiert, sondern letztlich als 
»Gedöns« (Gerhard Schröder) abgetan 
– ein Manöver, das erkennbar »selbst 
ein zutiefst identitätspolitisches ist« 
(Walter 2021).6 Und das nicht zuletzt 
auch deswegen irritiert, weil es für den 

6  »[D]ie pauschalisierende Denunziation 
neuerer, komplizierter Diskurse mit dem 
Popanz-Wort ›Identitätspolitik‹ hat in die-
sen alt- und ex-linken Milieus offenbar eine 
– Achtung! – identitätsstiftende Funktion.« 
(Walter 2021) Vgl. auch Dowling u.a. 2017.



676

Stephan Lessenich	

strategischen Rückgriff marginalisierter 
Gruppen auf die Sprache der Anerken-
nungspolitik so wenig Verständnis zeigt 
– obwohl doch gerade der strukturelle 
Misserfolg einer klassenpolitischen Um-
verteilungsagenda davon zeugt, dass es 
offensichtlich genau diese Sprache ist, 
die eine Gesellschaft, die ihren Klassen-
charakter nicht nur verhüllt, sondern 
geradezu verleugnet, allein versteht 
(Mayer-Ahuja/Nachtwey 2021). In der 
traditionslinken Abwehrbewegung zur 
Verteidigung beziehungsweise Wieder-
herstellung des vorneoliberalen Status 
quo jedoch werden die neulinken Inte-
ressenlagen und Politikentwürfe gleich 
mitbekämpft (vgl. Nullmeier 2017). Ob 
nun die Mächte des Kapitals oder die 
Macht der Identität: Wer der ohnehin 
im Entschwinden begriffenen Nor-
malität des industriekapitalistischen 
Wohlfahrtskorporatismus westdeut-
scher Prägung zusätzlich den Boden 
entzieht, hat mit dem geballten Zorn 
seiner Nachlassverwalter zu rechnen.

Versöhnen statt spalten?

Prominenter als die linke Spielart eines 
Ressentiments gegen identitätspoliti-
sche (oder als solche wahrgenomme-
ne) Umtriebe dürfte allerdings dessen 
bürgerliche Variante sein. »Minderhei-
tenpolitiken«, so lautet im Kern die Be-
schwerde der sich als Sprachrohre ei-
ner bedrängten »Mitte« verstehenden 
Kritiker,7 denunzierten in ihrer Kom-
promisslosigkeit die berechtigten kultu-
rellen Ansprüche und Anliegen gesell-
schaftlicher Mehrheiten und betrieben 

7  Die durchweg auch Frauen als gesellschaft-
liche Minderheit zu kategorisieren scheinen.

damit die Spaltung der Gesellschaft. Als 
emblematisch für diese Position kann 
Wolfgang Thierses Essay »Wie viel Iden-
tität verträgt die Gesellschaft?« gelten, 
ein Debattenbeitrag, der, Anfang 2021 
in der FAZ publiziert, für einiges öffent-
liches Aufsehen gesorgt hat (Thierse 
2021). Auch hier steht das Argument 
am Anfang, dass »Themen kulturel-
ler Zugehörigkeit« (ebd.) mittlerweile 
für mehr gesellschaftliche Erregung 
sorgten als Fragen der Verteilungs-
politik und sozialer Gerechtigkeit. Ins 
Zentrum der Problematisierung rückt 
sodann aber weniger die identitätspo-
litische Schwächung von Arbeiterin-
teressen8 als vielmehr die zersetzen-
de Wirkung, die zunehmend »heftiger 
und aggressiver« werdende »Debatten 
über Rassismus, Postkolonialismus und 
Gender« hätten: Sie störten das friedli-
che gesellschaftliche Zusammenleben, 
ja zerstörten den für die Wahrung des 
sozialen Friedens elementaren »Ge-
meinsinn« (ebd.).

Das Problematische einer Identitäts-
politik von links sei, so der langgediente 
sozialdemokratische Politiker, Diver-
sität zum Selbstzweck zu erheben und 
»zum Ziel aller sozialen und kulturel-
len Anstrengungen zu erhöhen« (ebd.). 
Nach Anerkennung strebend, könnten 
linke Identitäre selbst nicht anerkennen, 
»dass nicht nur Minderheiten, sondern 
auch Mehrheiten berechtigte kulturel-
le Ansprüche haben« (ebd.). Wer diese 
aber heute öffentlich anmelde, müsse 

8  Auch hier aber werden »identitätspoliti-
sche« Konflikte ausdrücklich entmateriali-
siert und als »Verteilungskonflikte um Sicht-
barkeit und um Einfluss, um Aufmerksamkeit 
und um Anerkennung, also um kulturelle 
Teilhabe« (Thierse 2021) charakterisiert.



677

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«?

mit Rassismusvorwürfen rechnen, wer 
Mehrheitsinteressen vertrete, gerate 
unter das Damoklesschwert allfälliger 
Einschüchterungen, »nach dem Motto: 
Wer weiß ist, ist schon schuldig.« (Ebd.) 
Damit spielt Thierse auf eine Praxis an, 
von der niemand so recht weiß, wie ver-
breitet sie eigentlich ist, von der man 
aber angesichts der öffentlichen Em-
pörung darüber zwischenzeitlich den 
Eindruck bekommen konnte, dass sie 
in Deutschland an der Tagesordnung 
sei: die aktive Verhinderung oder aber 
vorsorgliche Absage von Vorträgen, Pu-
blikationen, Lesungen und sonstigen 
Veranstaltungen, deren Inhalte von 
identitätspolitisch motivierten Akti-
visten und Aktivistinnen als »politisch 
inkorrekt«, ideologisch unerträglich 
oder persönlich verletzend gebrand-
markt würden. Redeverbote, Diskursaus-
schlüsse, »verordnete Sprache« (ebd.): 
Was aus dieser Sicht »als Cancel Culture 
sich zu verbreiten beginnt«, mache den 
öffentlichen Austausch von Ansichten, 
Meinungen und Positionen letztlich 
unmöglich und gefährde damit eine 
wesentliche Grundlage der demokra-
tischen Ordnung (ebd.).

Statt die ungemein erhitzte und 
emotional aufgeladene Auseinander-
setzung um die vermeintliche oder 
tatsächliche Unkultur der identitären 
Verhinderungskultur weiterzutrei-
ben und selbst zu verstärken,9 sei sie 
an dieser Stelle auf ihren soziologi-

9  Vgl. als angemessen sachliche Reaktion 
auf die »Cancel Culture«-Debatte Celikates 
u.a. 2021. – Für Diedrich Diederichsen spricht 
aus der einschlägigen Aufregung »das ewi-
ge Angsthaben, dass man irgendetwas nicht 
mehr darf, was nie ein Mensch verboten 
hat« (Diederichsen 2021).

schen Kern zurückgeführt. Das gesell-
schaftsanalytisch Interessante an der 
von Thierse – durchaus stellvertretend 
und prototypisch – vorgebrachten Ar-
gumentation liegt in der Vorstellung, 
ja Überzeugung, dass »konkurrierende 
Identitätsgruppenansprüche« (ebd.) 
den gesellschaftlichen Zusammenhalt 
unterminieren würden, dass sich aus 
den identitätspolitisch zersplitterten 
Teilen kein irgendwie integrierter so-
zialer Zusammenhang mehr herstellen 
lasse. Viele ihr eigenes Süppchen anrüh-
rende Identitätsköch*innen – Schwule 
und Lesben, Juden und Muslime, staat-
lich bestellte Diversitätsbeauftragte 
und selbsternannte Kulturpolizisten – 
verderben den gesellschaftlichen Brei: 
Das ist die einfache Rechnung, die von 
»besorgten Bürgern«, als politische 
Sozialfigur seit den Hochzeiten der 
Pegida-Proteste bekannt, aufgemacht 
wird. Deren Sorgen wird, von Thierse 
wie von vielen anderen ihrer öffent-
lichen Stimmgeber, der Wert des Ge-
meinsamen, Verbindenden, Einenden 
entgegengehalten: »Wir brauchen eine 
neue Solidarität« – eine Solidarität, »das 
Ganze umfassend« (ebd.).10

Genau dies ist der springende 
Punkt: Was zählt, ist gesellschaftliche 
Einheit, und die gesuchte »neue So-
lidarität« ist ganz die alte – nämlich 
eine, die kulturelle Differenzen nur 
unter der Maßgabe zur Geltung kom-
men lässt, dass sie »das Ganze« nicht 
stören, dass sie nicht den Rahmen 

10  Auch ein öffentlich breit diskutierter so-
ziologischer Entwurf zur Aktualität der So-
lidaritätsidee wie der von Heinz Bude geht 
vom »gesamtgesellschaftlich« dysfunktio-
nalen Charakter multipler mikropolitischer 
Solidaritäten aus (vgl. Bude 2019).



678

Stephan Lessenich	

sprengen. »Das Ziel muss vielmehr 
sein«, und damit sei der ehemalige 
Präsident des Deutschen Bundestages 
ein letztes Mal zitiert, »die akzeptierte 
Diversität friedlich und produktiv le-
ben zu können« (ebd.). Damit ist alles 
zu den Grenzziehungen gesagt, die der 
öffentlichen Kritik an der Identitäts-
politik immanent sind: Diversität fin-
det ihre Grenze da, wo sie (nicht mehr) 
akzeptiert wird – und über Akzeptanz 
oder Nicht-Akzeptanz von Verschie-
denheit entscheiden die, die nicht di-
vers sind; über die Bedingungen des 
sozialen Friedens und die Frage der 
Produktivität (oder aber Destrukti-
vität) von Andersartigkeit richtet die 
Mehrheitsgesellschaft der kulturell 
Gleichartigen, die identitätspolitisch 
schweigende Mehrheit der Normalos.

Die erregten, bisweilen eskalie-
renden Debatten um Diversität, Can-
cel Culture und Gendersternchen sind 
beredter Ausdruck »einer neuen Rhe-
torik des Normalen« (Walter 2021). 
Zur überkommenen gesellschaftlichen 
Normalität gehört es, kulturelle Vielfalt 
als Gefahr zu sehen, die damit in Ver-
bindung stehenden Interessenkonflik-
te als sozial spaltend zu begreifen und 
in Anbetracht dessen die Rettung in 
Einheitsvorstellungen zu suchen. Die 
diskursive Vehemenz und emotionale 
Verve, mit denen auf mehrheitsgesell-
schaftlich wahrgenommene »Attacken 
aufs Hergebrachte« (Thierse 2021) re-
agiert wird, zeugen eindrücklich von 
der akuten Sorge der Inhaber kulturell 
privilegierter Positionen vor einem dro-
henden, nicht wieder wettzumachenden 
sozialen Statusverlust, und mehr noch, 
von der Angst vor dem gesellschaftli-
chen Kontrollverlust. Wenn endlich 

einmal diejenigen ihre Stimme11 er-
heben, die zuvor immerzu schweigen 
mussten, scheinen jene die Welt nicht 
mehr zu verstehen, die ihre Anliegen 
immer schon wie selbstverständlich 
äußern konnten – oder aber dies gar 
nicht mussten, weil sie von ihren poli-
tisch-medialen Repräsentanten ohne-
hin schon stark gemacht wurden. Da-
bei lässt sich vieles von dem, was ent-
sprechende Verlusterfahrungen – oder 
auch nur die Angst vor dem möglichen 
symbolischen Abstieg – an sozialen Re-
aktionen hervorruft, dem Reich der 
Projektion zuweisen: Dann scheint es 
denen, die Zeit ihres Lebens die »rich-
tige« Hautfarbe hatten, auf einmal so, 
als wäre das Richtige plötzlich falsch, 
und als könnten sie sich aufgrund ihrer 
nunmehr »falschen« Hautfarbe nicht 
mehr äußern – das kann doch nicht nor-
mal sein! Und in der Tat: Wäre es auch 
nicht – wenn es denn so wäre.

Nichts zu verlieren als ihre  
Hegemonie: Die Manntalität  
der Etablierten
So betrachtet, und normalitätspolitisch 
hergeleitet, verliert die mittlerweile 
berühmt-berüchtigte Sozialkategorie 
des »alten weißen Mannes« den Beige-
schmack billiger Polemik oder gar übler 
Denunziation – und gewinnt stattdessen 
unmittelbar einen kritisch-analytischen 
Sinn. Denn es sind eben jene typischer-
weise von hellhäutigen, heterosexuel-

11  Ob sie damit ihrer »Identität« Ausdruck 
geben oder zu geben trachten, wie dies in 
der öffentlichen Debatte von vornherein 
als ausgemacht erscheint, sei hier dahinge-
stellt – wäre aber tatsächlich erst in jedem 
Einzelfall empirisch zu klären.



679

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«?

len, älteren Männern eingenommenen 
sozialstrukturellen Positionen, die unter 
bisherigen gesellschaftlichen Normali-
tätsbedingungen mit einer privilegier-
ten Ressourcenausstattung verknüpft 
gewesen sind, und zwar sowohl in ma-
terieller wie in symbolischer Hinsicht. 
Es waren – und sind in aller Regel auch 
immer noch – ältere, weiße, heterose-
xuelle Männer, die an den Schalthebeln 
der politischen Macht sitzen, Unterneh-
mensleitungen und die oberen Etagen 
des betrieblichen Managements bevöl-
kern, das Wort in den öffentlichen Me-
dien12 führen. Sie sind es, die von solch 
machtvollen Positionen aus maßgeb-
lich an der Gestaltung gesellschaftli-
cher Normalitätsvorstellungen mitwir-
ken und die Normalitätserfahrungen 
vieler anderer Menschen, in weniger 
machtvollen Positionen, konditionie-
ren. Erfahrungen, die wiederum für all 
jene Menschen, die den herrschenden 
Normalitätsvorstellungen entsprechen 
oder in ihrer Lebensführung und ihren 
Alltagspraktiken eher an sie anschlie-
ßen können, grundlegend anders und 
systematisch andere sind als für jene, 
die eben dies nicht tun oder können. 
Hier, in diesen ganz unterschiedlichen 
Verortungen in der gesellschaftlichen 
Normalitätsordnung, und nicht in ir-
gendwelchen identitären Ansprüchen 
und Anmaßungen, liegen die Wurzeln 
und die Struktur jener sozialen – und 
nicht primär kulturellen – Differenz und 
Diversität, die sich gegenwärtig stärker 
öffentlichen Ausdruck zu verschaffen 

12  Auch im deutschen Feuilleton »haben 
Männer das Sagen, die gern im Genre des 
Machtworts etwas zurechtrücken« (Diede-
richsen 2021).

vermag, als dies in der Vergangenheit 
der Fall gewesen ist. Und dieser dop-
pelte Bruch mit der Normalität, näm-
lich mit der Normalität der sozialen 
Positionsordnung und mit der Norma-
lität ihres kollektiven Beschweigens, 
macht insbesondere denen zu schaffen, 
die beides, die Ordnung selbst wie ihre 
Dethematisierung, bislang für normal 
hielten. Sprich: den älteren, weißen, 
heterosexuellen Männern.

Die Krise der gesellschaftlichen 
Normalität, die unter anderem in der 
Debatte um Identitätspolitik ihren Aus-
druck findet, ist daher nicht zuletzt 
auch eine Männlichkeitskrise, eine Kri-
se männlicher Normalitätsvorstellun-
gen und -erfahrungen. Politische Ini-
tiativen für eine geschlechtergerech-
te Sprache können als inquisitorische 
Eingriffe in die Freiheit der Rede nur 
von denen wahrgenommen werden, 
die gleichsam immer schon wie selbst-
verständlich davon ausgehen konnten, 
dass mit ihrem grammatikalischen 
Geschlecht die ganze soziale Welt ge-
meint sei, dass alle anderen Geschlech-
ter sich allein schon sprachlich diesem 
einen, maskulinen, Geschlecht unter-
ordnen lassen. Nur wer Arzt ist, kann 
selbstredend davon ausgehen, dass 
auch Ärztinnen »Ärzte« sind – und sei-
ner Irritation über die Forderung nach 
sprachlicher Inklusion von Ärztinnen, 
unter dem Deckmantel einer gänzlich 
unpolitischen Liebe zum eingebürger-
ten Sprachgebrauch, freien Lauf lassen, 
ohne sich je umgekehrt für die Irrita-
tion von Generationen von Ärztinnen 
über ihre sprachliche Unsichtbarkeit 
interessieren zu müssen.

Nur wer sich – zufällig? – auf der 
Sonnenseite sozialer Differenz befindet, 



680

Stephan Lessenich	

muss kein Problem damit haben, dass 
»die gesellschaftliche Durchsetzung 
von Unterscheidung, der (immer auch 
sprachliche) Unterscheidungsakt, stets 
auf einer Seite Benachteiligung produ-
ziert und auf der anderen Seite Privi-
leg.« (Diederichsen 2021, Herv. i. O.)13 
In der herrschenden gesellschaftlichen 
Ordnung stehen Männer gegenüber 
Personen anderen Geschlechts (eben-
so wie Einheimische gegenüber Zuge-
wanderten, Muttersprachler gegenüber 
Fremdsprachlern, Weißhäutige gegen-
über People of Color) auf der Seite der 
Privilegierten. »Privilegien sind nicht 
nur die andere Seite der Diskriminie-
rung, sie sind auch jene andere Seite je-
der Markierung, die Offenheit und Ent-
wicklungsmöglichkeiten garantiert. Wir 
nennen dieses Privileg der Unbeschrie-
benheit oder Zuschreibungslosigkeit: 
Normalität.« (Ebd.)14 Der Abwehrkampf 
gegen das Gendern ist daher ein Kampf 
für die Verteidigung jener Privilegien, 
die die Normalität der bestehenden Ge-
schlechterordnung für die unmarkier-
te, unbeschriebene, zuschreibungslose 
Seite der Geschlechterunterscheidung 
mit sich bringt: für das männliche als 
das normale Geschlecht.

Klar: Wer sich von seinem Platz an 
der Sonne verdrängt sieht, wer um sei-

13  »Dabei wird die Benachteiligung pro-
duziert, und das Privileg entsteht gewis-
sermaßen von allein, unbeobachtet auf der 
anderen Seite der Unterscheidung« (Diede-
richsen 2021).
14  »Denn normal zu sein bedeutet nicht, 
auf einen bestimmten Inhalt, eine bestimm-
te Zuschreibung, eine bestimmte Rolle fest-
gelegt zu sein, sondern dass alles möglich 
ist, dass einem das Leben offensteht.« (Die-
derichsen 2021)

ne privilegierte Position – im Rahmen 
welcher gesellschaftlichen Teilordnung 
auch immer – meint fürchten zu müs-
sen, der sucht sich wahlweise gegen 
entsprechende Anfechtungen zu im-
munisieren, sie aktiv abzuwehren oder 
gar aggressiv zum Gegenschlag auszu-
holen. Der Kampf um die Aufrechter-
haltung der gesellschaftlichen Norma-
lität männlicher Hegemonie trägt Züge 
all dieser drei Reaktionsweisen. Selbst 
niemals als identitätspolitischer Einsatz 
erkannt, äußert er sich im Rückzug auf 
tradierte sprachliche Konventionen 
(Stellen Sie sich vor, Goethe hätte ge-
gendert!) ebenso wie in polemischen 
Gegenangriffen auf die ausgemachten 
Protagonistinnen einer Infragestellung 
von Etablierten-Vorrechten – die Rede 
von »Genderpolizei« oder »Geschlech-
terkriegerinnen« gehört dabei noch zum 
weniger sexistischen Begriffsarsenal. 
Dabei hängt die neuartige Prominenz 
des öffentlichen Schlagabtauschs um 
Geschlechterfragen und Identitätspo-
litik wohl entscheidend auch damit zu-
sammen, dass unter den Bedingungen 
digitalisierter Kommunikation eine 
weitere bisherige Normalitätsannahme, 
nämlich die der Privatheit von Diskurs-
räumen, mittlerweile der Vergangen-
heit angehört: »Man kann nicht mehr 
über andere reden, ohne dass die mit-
hören.« (Ebd.) Sexistische – oder auch 
rassistische – Diskurse »können nicht 
mehr in ihren bürgerlichen safe spaces 
und an den Stammtischen überleben«. 
(Ebd., Herv. i. O.)15

15  Damit wiederum hängt zusammen, dass 
kritische Debatten um Sexismus oder Ras-
sismus heute »institutionelle Konsequenzen 
haben, die sie früher, als sie an verschiede-



681

Wer hat Angst vor der »Identitätspolitik«?

Apropos Stammtisch: Die Krise der 
männlichen Normalitätsordnung – be-
ziehungsweise einer Normalitätsord-
nung, die sich, gerade in ihrer schein-
baren Geschlechterneutralität als eine 
männlich dominierte entpuppt – er-
schöpft sich keineswegs in ihrer offen 
geschlechterpolitischen Dimension. 
Sie steht in enger Verbindung etwa 
auch mit der Frage der gesellschaft-
lichen Verbreitung fossiler Mentali-
täten, verstanden als Normalisierung 
von extrem energie- und ressourcenin-
tensiven Lebensstilen. Die verhaltens-
wirksame Vorstellung einer tendenzi-
ell unbegrenzt zur Verfügung stehen-
den, schrankenlos anzueignenden und 
hemmungslos zu nutzenden Natur ist 
Ausdruck eines nicht nur genuin mo-
dernen, sondern auch durch und durch 
maskulinen Weltverhältnisses. Fossile 
Mentalitäten sind schon in ihren mul-
tiplen historischen Ursprüngen – von 
den kolonialen Konquistadoren über 
die Kumpel im Kohlebergbau und den 
Schöpfer des Ford Modell T bis zu den 
Geschäftsreisenden mit Vielfliegerbonus 
– die Mentalitäten von Männern. Oder, 
wenn man so will: mantalities, Manntali-
täten.16 Man(n) nimmt sich einfach, was 
man (er) haben will: Das Herrenrecht 
der Verfügbarmachung natürlicher 
Ressourcen, fremder Kontinente, pri-
mitiver Völker, weiblicher Körper, mi-

nen gegenkulturellen und minoritären Or-
ten auch schon geführt wurden, nicht hat-
ten.« (Diederichsen 2021)
16  Die Namensgebung des von 1970 bis 1988 
produzierten Opel Manta – heute ein Symbol 
für die eher prollige Variante männlicher 
Freude am Fahren – kann unter diesem Ge-
sichtspunkt nur als ein historischer Marke-
tingcoup bezeichnet werden.

grantischer Arbeitskraft. Und schließ-
lich das Recht, so zu reden, wie einem 
der Schnabel gewachsen ist: Man wird 
ja wohl noch sagen dürfen …!?

Epilog

Identitätspolitik hin oder her: Die Ah-
nung vom Ende ihrer kulturellen He-
gemonie ist es, die all diejenigen, die 
bislang den Ton angaben, nervös wer-
den lässt. In einem »Regime, das per-
manent zwischen normal und anders 
unterscheidet« (Diederichsen 2021), 
müssen die als normal Auftretenden sich 
erst daran gewöhnen, dass die Anderen 
publikumswirksam nicht nur auf ihr 
Anders-Sein verweisen, sondern auch 
daran, dass sie auch anders können. Die 
Konjunktur des antifeministischen Res-
sentiments ist ebenso ein Effekt dieser 
aus den Fugen geratenen symbolischen 
Herrschaftsverhältnisse wie die offensi-
ver werdenden öffentlichen Anfeindun-
gen antirassistischen Engagements. Im 
Hintergrund des Handgemenges ist die 
Sehnsucht nach der »tradierten Über-
sichtlichkeit, einer Ordnung ohne Gen-
der- oder Migrationstrouble« (Walter 
2021), unverkennbar: jener Welt, in der 
die symbolischen Kämpfe um Sichtbar-
keit, Sprechfähigkeit und Deutungsho-
heit entweder stillgestellt schienen oder 
immer schon vorentschieden waren.

Der Geist dieser alten Welt wird 
von machtvollen Diskursakteuren an-
gerufen, die im Namen wahlweise des 
»Mannes auf der Straße« oder der »ein-
fachen Leute, die die Welt nicht mehr 
verstehen«,17 sprechen und sich anschi-

17  Bei aller zwischenzeitlichen Begeiste-
rung für das Wirken von Fridays for Future 



682

Stephan Lessenich	

cken, die Dinge zurechtzurücken, die 
symbolische Ordnung wieder ins Lot zu 
bringen. Dass nicht mehr nur die im-
mer Gleichen reden, sondern auf einmal 
jeder etwas zu sagen hat – und damit 
auch noch öffentlich Gehör findet: Wo 
soll das hinführen, wo kommen wir da 
hin? »Aus vielen Wortmeldungen dieser 
doch noch erstaunlich ungecancelten 
Speaker […] spricht der […] Wunsch, 
diese Mode möge rasch vorüberziehen. 
Und wir könnten zurückkehren zur – 
Normalität.« (Walter 2021)

Literatur
Berger, Eva (2021): Die Liebe zur Differenz. 

In: taz (21.10.2021). URL: https://taz.de/, 
Zugriff: 30.5.2022.

Bude, Heinz (2019): Solidarität. Die Zukunft 
einer großen Idee. München.

Celikates, Robin u.a. (2021): Wissenschafts-
freiheit, die wir meinen. In: DIE ZEIT 
(18.11.2021). URL: https://www.zeit.de/, 
Zugriff: 4.6.2022.

Diederichsen, Diedrich (2021): Am Stammtisch 
der Sachlichkeit: Markiertes Sprechen 
in Deutschland. In: Merkur (24.8.2021). 
URL: https://www.merkur-zeitschrift.
de/, Zugriff: 28.5.2022.

Dowling, Emma u.a. (2017): Rückkehr des 
Hauptwiderspruchs? PROKLA 188 47(3): 
411-420. DOI: https://doi.org/10.32387/
prokla.v47i188.69.

Elias, Norbert / Scotson, John L. (1990 [1965]): 
Etablierte und Außenseiter. Frankfurt/M.

wurde den jugendbewegten Klimaaktivistin-
nen, geleitet durch »die geradezu von Lu-
therscher Rigorosität geprägte Greta Thun-
berg«, doch auch vorgehalten, die Sorgen 
und Nöte normaler Menschen zu ignorieren, 
ja von hoher Moralwarte aus abzuwerten 
(vgl. z.B. Nassehi 2019).

Fraser, Nancy (2017): Für eine neue Linke oder: 
Das Ende des progressiven Neoliberalis-
mus. In: Blätter für deutsche und inter-
nationale Politik 2/2017: 71-76.

Honneth, Axel u.a. (Hg.) (2022): Normative 
Paradoxien. Verkehrungen des gesell-
schaftlichen Fortschritts. Frankfurt/M.

Koppetsch, Cornelia (2017): Aufstand der 
Etablierten? Rechtspopulismus und die 
gefährdete Mitte. Soziopolis (12.4.2017). 
URL: https://www.soziopolis.de/, Zu-
griff: 28.5.2022.

Mayer-Ahuja, Nicole / Nachtwey, Oliver (Hg.) 
(2021): Verkannte Leistungsträger:innen. 
Berichte aus der Klassengesellschaft. 
Berlin.

Michaels, Walter Benn (2021): Der Trubel um 
Diversität. Wie wir lernten, Identitäten 
zu lieben und Ungleichheit zu ignorie-
ren. Berlin.

Nassehi, Armin (2019): Denkfaule Demokra-
tieverächter. In: Süddeutsche Zeitung 
(2.8.2019): 9.

Nullmeier, Frank (2017): Once Upon a Time 
in the West. Mark Lilla sucht die Zukunft 
des Liberalismus in seiner goldenen Ver-
gangenheit. In: Soziopolis (18.12.2017). 
URL: https://www.soziopolis.de/, Zu-
griff: 30.5.2022.

Thierse, Wolfgang (2021): Wieviel Identität 
verträgt die Gesellschaft? In: Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung (22.2.2021). URL: 
https://www.faz.net/, Zugriff: 31.5.2022.

Walter, Klaus (2021): Das Normale ist poli-
tisch. In: taz (1.4.2021). URL: https://taz.
de/, Zugriff 28.5.2022.

https://taz.de/Buch-Der-Trubel-um-Diversitaet/!5807703/
https://www.zeit.de/2021/47/wissenschaftsfreiheit-universitaeten-cancel-culture-kathleen-stock
https://www.merkur-zeitschrift.de/2021/08/24/am-stammtisch-der-sachlichkeit-markiertes-sprechen-in-deutschland/
https://www.merkur-zeitschrift.de/2021/08/24/am-stammtisch-der-sachlichkeit-markiertes-sprechen-in-deutschland/
https://doi.org/10.32387/prokla.v47i188.69
https://doi.org/10.32387/prokla.v47i188.69
https://www.soziopolis.de/aufstand-der-etablierten.html
https://www.soziopolis.de/once-upon-a-time-in-the-west.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wolfgang-thierse-wie-viel-identitaet-vertraegt-die-gesellschaft-17209407.html
https://taz.de/Identitaetspolitik-in-linken-Szenen/!5758392/
https://taz.de/Identitaetspolitik-in-linken-Szenen/!5758392/

