
711

	 Wo der Staat zu suchen istPROKLA 209 | 52. Jahrgang | Nr. 4 | Dezember 2022 | S. 711-731 
https://doi.org/10.32387/prokla.v52i209.1985

Gundula Ludwig*1

Wo der Staat zu suchen ist
Antonio Gramscis Hegemonietheorie und queer- 
feministische Staatstheorie

Zusammenfassung: Der Beitrag zeigt, dass es für die Staatstheorie produktiv ist, An-
tonio Gramscis Hegemonietheorie queer-feministisch entlang von drei Dimensionen 
weiterzudenken: Erstens, um die Stabilität des vergeschlechtlichten, heteronormati-
ven Charakters des Staates zu begreifen; zweitens, um das Verhältnis von Staat und 
vergeschlechtlichten Subjekten zu erfassen; und drittens, um Geschlecht und Hete-
ronormativität als staatliche Ressourcen in Krisen zu theorisieren. Ziel ist darzule-
gen, dass verkörperte, alltägliche Formen der Normalisierung und Naturalisierung 
von Geschlechterverhältnissen und sexuellen Lebensweisen die »robuste Struktur« 
des Staates bilden.

Schlagwörter: Antonio Gramsci, Hegemonie, Staatstheorie, Geschlechterverhältnis-
se, Heterornormativität

Where to Look for the State
Antonio Gramsci’s Theory of Hegemony and Queer Feminist State Theory
Abstract: The article draws attention to the productivity of a queer-feminist rethin-
king of Antonio Gramsci’s theory of hegemony for state theory along three dimen-
sions: First, in order to understand how the gendered architecture of the state is an 
effect of practices in civil society and of hegemony; second, to conceptualize the re-
lationship between the state and gendered subject constitution; third, to theorize 
gender and heteronormativity as resources of the state in social crises. The overall 
aim of the text is to reveal that embodied, everyday forms of normalization and na-
turalization of gender and sexual relations form the »robust structure« of the state.

Keywords: Antonio Gramsci, Hegemony, State Theory, Gender Relations, Heteronor-
mativity

*  Gundula Ludwig ist Professorin an der Universität Innsbruck und leitet das Center In-
terdisziplinäre Geschlechterforschung Innsbruck (CGI).

https://doi.org/10.32387/prokla.v52i209.1985


712

Gundula Ludwig	

In der Politischen Theorie der Gegenwart wird auf den Begriff der Hegemo-
nie meist mit Referenz auf die Hegemonietheorie Bezug genommen, wie 

sie Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (1985) ausgearbeitet haben. Der Hege-
moniebegriff bei Laclau und Mouffe hat zweifelsohne zu einer Schärfung des 
machtanalytischen Instrumentariums der Politischen Theorie geführt, da die 
beiden sehr feingliedrig die Wirkweise von Macht und Diskursen beschrei-
ben. Zugleich aber wurde Hegemonie in der Laclau’schen und Mouffe’schen 
Theorie aus dem Bereich der Staatstheorie herausgelöst. Bekanntermaßen 
ist die kritische Auseinandersetzung mit und die Abgrenzung von Anto-
nio Gramsci eine der zentralen argumentativen Triebfedern in Laclaus und 
Mouffes Hegemonietheorie. Mit der Re-Konzeptualisierung von Hegemonie 
als Modus der temporären machtvollen Schließung von Diskursen durch La-
clau und Mouffe (1985: 139ff; Mouffe 2014: 21) wurde auch die von Gramsci 
als untrennbar angenommene Verbindung von Hegemonie und Staat bezie-
hungsweise Hegemonietheorie und Staatstheorie durchtrennt. Vor diesem 
Hintergrund plädiert der Beitrag dafür, diese an Gramsci orientierte staats-
theoretische Tradition der Hegemonietheorie wieder zu stärken – nicht zuletzt, 
indem Gramsci aus queer-feministischer staatstheoretischer Perspektive 
weitergedacht wird. Der vorliegende Text zeigt, dass ein Dialog zwischen 
Gramscis Hegemonietheorie und queer-feministischer Theorie Instrumen-
tarien liefert, um die vergeschlechtlichte und heteronormative Architektur 
des Staates und dessen Bedeutung für die Aufrechterhaltung von Geschlech-
ter- und Sexualitätsverhältnissen zu erfassen. Gramscis Staats- und Hegemo-
nietheorie wurde aus (queer-)feministischer Perspektive bereits in einigen 
Arbeiten, insbesondere zu Beginn der 2000er-Jahre weiterentwickelt (Ludwig 
2011; Sauer 2001; Wöhl 2007). Der Beitrag ist vor diesem Hintergrund auch 
eine Intervention, um jene gesellschaftstheoretischen Debatten zur Verwo-
benheit von Staat, Hegemonie und Geschlecht zu reaktivieren. Der geopoli-
tische Bezugspunkt ist dabei Deutschland.

Staat-Hegemonie-Geschlecht: Konvergenzen zwischen Gramscis 
Hegemonietheorie und queer-feministischer Staatstheorie

Gramsci verfasste seine Staats- und Hegemonietheorie nicht nur in der Isola-
tion der Gefängnishaft, sondern ebenso in einer Zeit politischer Bedrängnis: 
In Westeuropa setzte sich der Faschismus durch und auch die Entwicklungen 
in der Sowjetunion betrachtete Gramsci skeptisch. In dieser Situation eines 
»doppelt Besiegten« (Apitzsch/Kammerer 2007: 223) suchte Gramsci in den 
Gefängnisheften nach neuen Begriffen und Konzepten, um die Wirkweise 
von Herrschaft auch in ihren subtilen Formen im Alltag und in der Sphäre 



713

	 Wo der Staat zu suchen ist

des Privaten erfassen, und um neue Wege zur Überwindung der kapitalisti-
schen Gesellschaft aufzeigen zu können. Sein Leitgedanke wurde dabei »Pes-
simismus des Verstandes, Optimismus des Willens« (Gramsci 1991ff.: 2232). 
Dieser doppelte Anspruch – die theoretischen Konzepte weiterzuentwickeln 
und Anregungen für Neukonzeptionen von politischem Handeln bereitzu-
stellen – sind Grundlage seiner Hegemonietheorie und spiegeln sich auch im 
Begriff »Philosophie der Praxis« wider. Gramsci verwendet den Begriff nicht 
nur, um den Begriff Marxismus an der Gefängniszensur vorbeizuschleusen. 
Vielmehr drückt die Bezeichnung »Philosophie der Praxis« Gramscis Vor-
haben aus, »den Objektivismus der Denkformen kritisch aufzulösen […], die 
aus der Naturwissenschaft übernommen worden waren« (Haug 1994: 1204). 
Gramscis Programmatik war, jede Form des Ökonomismus zurückzuweisen 
und stattdessen von den gesellschaftlichen Praxen und den tätigen Subjek-
ten, politischen Handlungen sowie gesellschaftlichen Kräfteverhältnissen 
und Widersprüchen auszugehen.

Gramsci richtet sich hierin sowohl gegen die theoretische Auffassung, dass 
sich die Produktionsverhältnisse aus sich heraus quasi selbsttätig reprodu-
zieren, als auch gegen die politische Implikation, gesellschaftliche Verände-
rungen als Resultat ökonomischer Gesetze zu interpretieren. Ebenso wenig 
begreift Gramsci den Staat lediglich als Reflex auf Anforderungen der Pro-
duktionsweise, sondern als komplexes soziales Verhältnis. Gramsci entwi-
ckelt seinen Hegemoniebegriff explizit in Zusammenhang mit seiner Kritik 
am Ökonomismus (Gramsci 1991ff.: 1571). Als eine Konsequenz seiner Öko-
nomismuskritik schlägt er vor, das Verhältnis von »Basis« und »Überbau« 
zu rekonzeptualisieren. »Struktur« und »Superstrukturen« – wie Gramsci 
Basis und Überbau bezeichnet – begreift er als »innerlich zusammenhän-
gend und notwendig aufeinander bezogen« (ebd.: 1308). Den Zusammen-
hang von »Struktur und »Superstrukturen« fasst er als »notwendige[n] und 
lebenswichtige[n] Nexus« (ebd.: 1326). Handlungen und Veränderungen des 
Staates können weder als reine Reaktion auf Bewegungen der Struktur noch 
als vollkommen unabhängig von der Ökonomie gedacht werden. Die Struktur 
ist folglich nicht einfach ahistorisch oder schlicht gegeben, sondern ihre Re-
produktion und die konkrete historische Ausgestaltung sind untrennbar mit 
den Superstrukturen verbunden. Wie die Produktionsweise gestaltet ist oder 
ob es zu ökonomischen Krisen kommt, hängt nicht nur von ökonomischen 
Größen ab, sondern auch davon, ob es der hegemonialen Klasse gelingt, den 
Großteil der Bevölkerung dazu zu führen, eine bestimmte Produktionswei-
se zu affirmieren. Zum anderen weisen die Superstrukturen eine (relative) 
Eigenständigkeit auf, weshalb Gramsci die Auffassung, »jede Schwankung 
der Politik und der Ideologie als einen unmittelbaren Ausdruck der Struk-



714

Gundula Ludwig	

tur hinzustellen« als theoretischen »primitiven Infantilismus« (ebd.: 878) zu-
rückweist. Staatliche Politiken sind daher nicht schlicht Ausdruck der Inte-
ressen der bürgerlichen Klasse, sondern Resultat von Auseinandersetzung 
in den Superstrukturen.

Wie Gramsci Herrschaftsverhältnisse perspektiviert, überschneidet sich 
teilweise mit queer-feministischer Gesellschaftstheorie. Auch für diese ist 
grundlegend, ökonomistische Erklärungsansätze zurückzuweisen und sich 
mit der Privatheit und dem Alltag als herrschaftsstabilisierende Sphären kri-
tisch auseinanderzusetzen. Feministische Kritiker*innen eines orthodoxen 
Marxismus weisen die Anordnung eines Haupt- und eines Nebenwiderspruchs 
zurück, um die komplexe Verwobenheit von Kapitalismus, Staat, Alltag und 
Privatheit zu durchleuchten. Grundlage hierfür ist – und auch hier besteht 
eine Parallele zu Gramscis Staats- und Hegemonietheorie –, dass das ver-
meintlich Private hochgradig politisch ist und dass in privaten, alltäglichen 
sozialen Beziehungen Macht- und Herrschaftsverhältnisse reproduziert und 
legitimiert werden.

Ausgehend von dieser grundlegenden Vereinbarkeit des analytischen 
Anspruchs von Gramscis Hegemonietheorie und queer-feministischer Ge-
sellschaftstheorie werde ich im Folgenden Gramsci queer-feministisch wei-
terdenken. Geschlecht verstehe ich dabei als gesellschaftliche Ordnungska-
tegorie, die gesellschaftliche Strukturen, politische Institutionen, soziale Be-
ziehungen und Subjektivierungsweisen herrschaftlich anordnet. Geschlecht 
als binäres Konstrukt ist wiederum Resultat von Heteronormativität. Hete-
ronormativität begreife ich daher als »Norm der Geschlechterverhältnis-
se« (Wagenknecht 2007: 17), die »Subjektivität, Lebenspraxis, symbolische 
Ordnung und das Gefüge der gesellschaftlichen Organisation strukturiert« 
(ebd.). Als derartig grundlegend drängt Heteronormativität »die Menschen 
in die Form zweier körperlich und sozial klar voneinander unterschiedener 
Geschlechter, deren sexuelles Verlangen ausschließlich auf das jeweils an-
dere gerichtet wird.« (Ebd.) Andere Formen von Geschlecht, Körper, Begeh-
ren wurden lange Zeit pathologisiert und/oder kriminalisiert, verfolgt, ver-
unmöglicht und gegenwärtig weiterhin diskriminiert oder als Abweichung 
gerahmt. Aus queer-theoretischer Perspektive gerät Heterosexualität daher 
als Machtformation in den Blick, die den Rahmen für Körper, Geschlechter, 
Sexualitäten und Identitäten festlegt. Dies ist zugleich die Basis für die ge-
schlechtsspezifische Arbeitsteilung ebenso wie für eine vergeschlechtlichte 
Anordnung von Privatheit/Öffentlichkeit und Politik. Im Folgenden werde 
ich ein queer-feministisches gramscianisches Staatsverständnis entlang von 
drei Dimensionen entwerfen: Erstens, um die Stabilität des vergeschlechtlich-
ten, heteronormativen Charakters des Staates zu begreifen; zweitens, um das 



715

	 Wo der Staat zu suchen ist

Verhältnis von Staat und vergeschlechtlichten Subjekten zu erfassen; und 
drittens, um Geschlecht und Heteronormativität als staatliche Ressourcen 
in Krisen zu theorisieren.

Der integrale Staat

Gramsci kritisierte, der »gängige Staatsbegriff« sei zu »einseitig« und füh-
re »zu riesigen Fehlern« (Gramsci 1991ff.: 815), und entwickelte daher den 
Begriff des integralen Staates. Dieser umfasst neben der »politischen Gesell-
schaft« (ebd.: 1502) auch die Zivilgesellschaft. In »Bibliotheken«, »Schulen«, 
»Zirkel[n]«, »Clubs unterschiedlicher Art, bis hin zur Architektur, zur An-
lage der Straßen und zu den Namen derselben« (ebd.: 374) werden Weltauf-
fassungen über eine richtige und gute gesellschaftliche Ordnung vermittelt, 
die zum Staat werden. Da auch »sogenannte […] private […] Aktivitäten und 
Initiativen« (ebd.: 1043) Teil des integralen Staates sind, gelangt Gramsci zur 
»paradoxen Aussage: daß der Staat nicht immer dort zu suchen ist, wo er 
›institutionell‹ zu sein scheint« (ebd.: 1079). Staat und Zivilgesellschaft sind 
zwar formell getrennt, zugleich aber »gesellschaftliche Räume, die sich ge-
genseitig generieren« (Sauer 2001: 80).

Gramsci gibt keine universelle, ahistorische Definition der Zivilgesellschaft 
zur Hand. Welche gesellschaftlichen Bereiche zur Zivilgesellschaft gezählt 
werden und welche staatlich im engeren Sinne sind, ändert sich historisch 
und ist Resultat gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse. Gramsci will zeigen, 
dass gerade das Zum-Staat-Werden zivilgesellschaftlicher Praxen den Staat 
stabilisiert (Gramsci 1991ff.: 718). Dieser Prozess kann jedoch nicht als Ver-
staatlichung der Zivilgesellschaft verstanden werden, da der integrale Staat 
ja gerade »Ausdruck des gelungenen Gleichgewichts zwischen Staat im en-
geren Sinne und der ›bürgerlichen Gesellschaft‹ ist, die, soll dieses Gleich-
gewicht und damit die Bedingung für reale Hegemonie Bestand haben, ihre 
auch institutionell-juristisch abgesicherte Autonomie behalten müssen« 
(Priester 1977: 516).

Gramscis integrales Staatsverständnis hilft auch, die Wirkweise staatlicher 
Macht zu präzisieren. Mit dem Begriff der Hegemonie betont er, dass staatli-
che Machtausübung nicht nur auf Zwang beruht, sondern auch auf Konsens. 
Zustimmung wird in der Zivilgesellschaft organisiert (Gramsci 1991ff.: 1502). 
Formelhaft beschreibt Gramsci daher den integralen Staat als »politische Ge-
sellschaft + Zivilgesellschaft, das heißt Hegemonie, gepanzert mit Zwang« 
(ebd.: 783). Neben Zwang ist auch »kulturelle und moralische Führung« (ebd.: 
1239) ein Modus staatlicher Machtausübung. Diese Führung beruht auf dem 
»aktiven und freiwilligen (freien) Konsens« (ebd.: 718) der Beherrschten. Ne-



716

Gundula Ludwig	

ben dem aktiven Konsens als Idealtypus schreibt Gramsci auch von passiver 
Zustimmung (ebd.: 1502). Hier stimmen die Subjekte den gesellschaftlichen 
Verhältnisse nicht aktiv zu, widersetzen sich diesen aber auch nicht aktiv.

Durch seine Kritik an ökonomistischen Erklärungen gelangt Gramsci zur 
Einsicht, dass staatliche Politiken nicht Ausdruck der Interessen der bürger-
lichen Klasse sind, sondern diese erst hegemonial werden kann, wenn ihr die 
Verallgemeinerung ihrer Partikularinteressen im Staat gelingt. Der Staat 
vertritt also nicht unmittelbar die ökonomisch-korporativen Interessen der 
bürgerlichen Klasse, denn diese müssen in eine politisch-ethische Dimen-
sion übersetzt werden. Gramscis Hegemonietheorie verdeutlicht, dass die 
bürgerliche Klasse »nur in einer sehr differenzierten und komplexen Weise 
herrschen kann, nämlich durch die Entfaltung einer Vielzahl von Überbau-
ten. […] Erst mit und in den differenzierten Überbauten kann die bürgerliche 
Klasse hegemonial werden, indem sie arbeitsteilige Funktionen organisiert 
und delegiert, breite Allianzen herstellt und eine kulturelle Einheit zwischen 
oben und unten, den Herrschenden und den Subalternen bildet« (Demirović 
2007: 31). Mit dem Begriff des »geschichtlichen Blocks« (Gramsci 1991ff.: 475) 
beschreibt Gramsci die Einheit zwischen ökonomischer, politischer und kul-
tureller Führung. Der geschichtliche Block wurzelt zwar in den Produktions-
verhältnissen, braucht aber den integralen Staat und die Zustimmung eines 
Großteils der Bevölkerung.

Zentraler Einsatzpunkt feministischer Staatstheorie ist, dass die Entste-
hung des modernen westlichen Staates nicht nur aus den kapitalistischen Pro-
duktionsverhältnissen erklärt werden kann, sondern ebenso aus Geschlech-
terverhältnissen (u.a. Sauer 2001; Ludwig/Sauer/Wöhl 2009). Feministische 
Staatstheorie verdeutlicht, dass die »Trennung von Staat/Politik und Gesell-
schaft/Ökonomie und die damit verbundene Trennung von Öffentlichkeit und 
Privatheit« (Genetti 2010: 79) auf patriarchalen Geschlechterverhältnissen 
basiert, da »der wertgesetzregulierte ökonomische Reproduktionsprozess im 
Kapitalismus spezifische Geschlechterverhältnisse zu seiner Voraussetzung 
und als seinen notwendigen Bestandteil hat« (ebd.). Die »geschlechtlich co-
dierte Rangordnung sozialer Sphären und speziell die geschlechtsspezifische 
Sphärentrennung von Produktions- und familialem Reproduktionsbereich« 
(ebd.) gehen in den Staat ein. Zugleich ist der Staat ein zentraler Akteur, 
um Geschlechterverhältnisse als Ausbeutungs-, Ungleichheits- und Gewalt-
verhältnisse aufrechtzuerhalten. An diese Einsichten feministischer Staats-
theorie haben queer-feministische Staatstheoretiker*innen angeschlossen 
(Haberler u.a. 2012), um nicht nur die vergeschlechtlichte, sondern auch 
die heteronormative Architektur des Staates aufzuzeigen. Kursorisch sollen 
nachfolgend einige wichtige Einsichten vor allem feministischer Staatsthe-



717

	 Wo der Staat zu suchen ist

orie und einiger queer-feministischer Beiträge skizziert werden, um daran 
anschließend zu verdeutlichen, worin der analytische Gewinn besteht, wenn 
der Staat aus einer gramscianischen Perspektive als heteronormativ-andro-
zentrischer konzipiert wird.

Als Wohlfahrtsstaat ist der Staat androzentrisch-heteronormativ, da 
sich die in ihm eingeschriebenen Kompromisse an der Figur des männlichen 
Lohnarbeiters orientieren (Kulawik 2001; Scheele 2009). Wohlfahrtsstaatli-
che Versicherungen sind auf lohnarbeitsbedingte Risiken wie Arbeitslosig-
keit, Krankheit oder Rente ausgerichtet. Zugleich lagert der Staat Sorge-Tä-
tigkeiten systematisch aus, indem er über das Prinzip »Familialismus« (Notz 
2015) gewichtige Anteil von Kindererziehung, emotionaler Reproduktion 
und Pflegetätigkeiten in den Bereich der Privatheit legt. Naturalisierungen 
von Zweigeschlechtlichkeit und Geschlechterdifferenzen legitimieren diese 
Privatisierung gesellschaftlich notwendiger Sorge-Arbeit. Bis in die Gegen-
wart sind Frauen daher die primär Verantwortlichen für Reproduktionsar-
beit und in Familien privat erbrachte Sorge-Arbeit gilt oftmals gar nicht als 
Arbeit. Aufgrund dieser vergeschlechtlichten Organisation von Sorge-Arbeit 
kann der Wohlfahrtsstaat bezogen auf Reproduktionsarbeiten weitgehend 
ein »Nachtwächterstaat« (Sauer 2001: 132) bleiben. Auch jene Reprodukti-
onstätigkeiten, die staatlich organisiert sind – etwa im Gesundheitswesen 
und Pflegebereich – nutzen Geschlechterverhältnisse: Die enge Verknüp-
fung von Weiblichkeit und Fürsorge stellt die diskursive Grundlage dafür dar, 
dass staatlich-organisierte Sorge-Arbeit schlecht bezahlt, oftmals prekär und 
mit wenig Anerkennung verbunden ist. Freilich fallen Status und Bezahlung 
im Pflegebereich unterschiedlich aus: Wie Friederike Maier und Dorothea 
Schmidt analysierten, ist es in Deutschland in den letzten Jahrzehnten ge-
lungen, Kinderpflege als »Angelegenheit der öffentlichen Verantwortung« 
zu rahmen (Maier/Schmidt 2019), was sich wiederum in der Verbesserung 
der Tariflöhne niederschlug, während ähnliche Entwicklungen im Sektor 
der Altenpflege ausblieben.

Auch als Rechtsstaat ist der Staat vergeschlechtlicht: Dem Recht liegen 
androzentrische Normen zugrunde, die nicht als solche ausgewiesen sind, 
sondern als neutrale und objektive Werte gelten. Die »Objektivität« und »Neu-
tralität« des Rechts wurde von feministischen Rechtswissenschaftler*innen 
daher als »männliche Parteinahme« (Baer/Berghahn 1996: 227) kritisiert. 
So wie das Recht androzentrisch ist, ist es auch heteronormativ. In Deutsch-
land regelte bis 2019 das Personenstandsgesetz, dass Geschlecht nur binär 
anerkennbar sei und pathologisierte Trans*Menschen. Bis 1994 begrenzte 
der § 175 durch die Kriminalisierung von Homosexualität elementare Staats-
bürgerrechte homosexueller Menschen.



718

Gundula Ludwig	

Ebenso ist die staatliche Bürokratie androzentrisch: Die Institutionen, 
Verwaltung und Bürokratie des modernen westlichen Staates sind Sedi-
mentierungen weißer maskuliner Lebensweisen. Der Staat und sein Apparat 
können Eva Kreisky (1995: 215) zufolge »als direkter und offener Ausdruck 
von Männlichkeit gedeutet werden«. Staatliche Beziehungs- und Kommuni-
kationsstrukturen sind männerbündisch organisiert (Kreisky/Löffler 2009: 
79). Wenngleich in den letzten Jahrzehnten explizite Männerbünde seltener 
wurden und durch »eine Vielzahl eher loser Männerbünde ersetzt worden« 
sind (ebd.: 80), blieben männerbündische Logiken weiterhin tief in politische 
Institutionen und Organisationen eingeschrieben. Gegenwärtig zeigen sie 
sich in informellen Netzwerken oder Seilschaften in Burschenschaften und 
erfahren angesichts des Aufstiegs rechter beziehungsweise rechtspopulisti-
scher Parteien neue Aktualität.

Während frühe feministische staatstheoretische Ansätze diese vielfälti-
gen Formen der Vergeschlechtlichung des Staates erklärten, indem sie den 
Staat als Instrument »der Männer« und als ideellen Gesamtpatriarchen fass-
ten (u.a. MacKinnon 1989; Werlhof 1985), ermöglichte vor allem die Bezug-
nahme auf Gramsci – sowie auf Nicos Poulantzas und Michel Foucault –, die 
Verwobenheit von Staat und Geschlecht, später auch Heteronormativität, in 
ihrer Subtilität und jenseits eines »Objektivismus der Denkformen« zu the-
oretisieren. Gramscis Hegemonietheorie gibt Werkzeuge zur Hand, um die 
Vergeschlechtlichung des Staates als Effekt zivilgesellschaftlicher Praxen 
und von Hegemonie zu fassen: Wird Gramscis Hegemonietheorie auch auf 
die Vergeschlechtlichung des Staates bezogen, lässt sich argumentieren, dass 
die androzentrisch-heteronormative Logik der »politischen Gesellschaft« 
erst durch in der Zivilgesellschaft verbreitete Weltauffassungen über »Ge-
schlechterdifferenzen«, Liebe, Intimität, Reproduktion, Sorge und Familie 
abgesichert wird. Der Staat im engeren Sinne braucht den vorgelagerten Be-
reich der Zivilgesellschaft, da dort die Subjekte in vielfältigen Praxen – gera-
de, weil sie als »privat« und »nicht-staatlich« gelten – zu heteronormativen, 
patriarchalen Lebensweisen und zur Zustimmung zu einer ebensolchen ge-
sellschaftlichen Ordnung geführt werden. So führen Geschlechterkonstruk-
tionen in den »Bibliotheken«, »Schulen«, »Zirkel[n]«, »Clubs unterschiedli-
cher Art, bis hin zur Architektur, zur Anlage der Straßen und zu den Namen 
derselben« (Gramsci 1991ff.: 374) in subtiler aber überaus wirkmächtiger 
Weise dazu, dass Reproduktionsarbeit bis in die Gegenwart als primär weib-
liche Verantwortung gilt, hegemoniale Männlichkeit mit Rationalität und 
Allgemeinheit gleichgesetzt wird und Zweigeschlechtlichkeit als naturge-
geben angesehen wird. Über diese Weltauffassungen und das dabei vermit-
telte »unausgesprochene Gefühl der Richtigkeit und Normalität« (Berlant/



719

	 Wo der Staat zu suchen ist

Warner 2005: 87) werden Geschlechter- und Sexualitätsverhältnisse in zivil-
gesellschaftlichen Praxen gesichert – und dies wiederum gewährleistet die 
Stabilität des Staates im engeren Sinne.

Mit einer queer-feministischen Relektüre von Gramsci lässt sich argumen-
tieren, dass der Staat als Wohlfahrts- und Rechtstaat ebenso wie mit seiner 
Bürokratie und seinen männerbündischen Politikformen Geschlechter- und 
Sexualitätsverhältnisse als Ungleichheitsverhältnisse sichert, aber hierbei 
nicht von oben auf die Gesellschaft wirkt. Vielmehr ist die Vergeschlecht-
lichung des Staates Effekt von zivilgesellschaftlichen Praxen, die zum Staat 
werden. Die »Trennung« der gesellschaftlichen Räume Staat und Zivilgesell-
schaft erweist sich hier als Herrschaftsmechanismus, um sowohl Geschlech-
ter- und Sexualitätsverhältnisse als auch einen androzentrisch-heteronor-
mativen Staat zu reproduzieren. Dieser wird nicht nur über Zwang gesichert, 
sondern auch durch den Konsens einer breiten Mehrheit der Bevölkerung. 
Gerade weil gemäß hegemonialer Weltauffassungen Körper, Begehren, Liebe, 
Beziehungen, Intimität und Sorge als naturgegeben und prästaatlich gelten, 
entfaltet sich in körperlichen, alltäglichen Praxen des Liebens und Sorgens 
in heteronormativen Lebensweisen »kulturelle und moralische Führung« 
(Gramsci 1991ff.: 1239) oftmals subtil. Diese Praxen erscheinen nicht als Teil 
staatlicher Machtausübung. Dennoch werden in der vermeintlich privaten 
Sphäre der Zivilgesellschaft Normen, Werte und Vorstellungen vermittelt 
und gelebt, die erst eine spezifische Form von Staatlichkeit hervorbringen. 
Der Konsens mit dem Staat wird dabei nicht nur kognitiv vermittelt und ab-
gesichert, sondern auch verkörpert und affektiv gelebt.

Gramscis Arbeiten lenken zudem das Augenmerk darauf, dass Staat und 
Hegemonie dynamisch sind und sich als Resultat gesellschaftlicher Kämpfe 
wandeln. Hegemonie ist für Gramsci ein »ständige[s] Sich-Bilden und Über-
wunden-Werden instabiler Gleichgewichte« (Gramsci 1991ff.: 1561), ein ge-
sellschaftliches Verhältnis und die Form, wie gesellschaftliche Widersprüche 
durch Kompromisse staatlich regierbar werden. Hegemonie ist ein umkämpf-
tes und kompromisshaftes Terrain und umfasst auch Kritik und Forderungen 
der Beherrschten, die in adaptierter Weise eingearbeitet werden. Freilich hält 
Gramsci fest, dass der Prozess der Kompromissfindung nicht für alle gesell-
schaftlichen Interessen und Anliegen gleich offen ist. Hegemonie ist durch 
eine unterschiedliche Durchlässigkeit für die Interessen bestimmter sozia-
ler Gruppen charakterisiert. Die kompromisshafte Form von Hegemonie be-
schreibt Gramsci mit dem Begriff der »passiven Revolution (ebd.: 1331). Darin 
wird »ein gewisse[r] Teil der Forderungen von unten« (ebd.) in Hegemonie 
aufgenommen. Die Integration von Forderungen und Kritik »von unten« so-
wie deren Einarbeitung in neue Formen der Hegemonie sind Voraussetzung 



720

Gundula Ludwig	

für deren Langlebigkeit. Staatliche Politiken müssen daher immer auch auf 
ihren kompromisshaften Charakter befragt werden und es muss untersucht 
werden, wie staatliche Politiken zugleich Zugeständnisse an soziale Bewegun-
gen und Formen der Herrschaftsstabilisierung sind.

Dies zeigt sich am Beispiel des Wohlfahrtsstaates: Während der deutsche 
Wohlfahrtsstaat Familienpolitik lange Zeit als privat auslagerte, vollzog sich 
hier seit 2002 ein Paradigmenwechsel, der durch die rot-grüne Koalition un-
ter der Federführung der SPD-Familienministerin Renate Schmidt eingelei-
tet und unter der CDU-Familienministerin Ursula von der Leyen ausgebaut 
wurde. Die Erweiterung der Kleinkindbetreuung für unter Dreijährige, die 
Einführung eines einkommensbezogenen Elterngeldes und neue Freibeträge 
für Kinderbetreuung stellen die zentralen Reformen der Familienpolitik dar, 
die von den Regierungen als »nachhaltige Familienpolitik« bezeichnet wurde.

Die »nachhaltige Familienpolitik« kann als vielschichtige Antwort des 
Wohlfahrtsstaates auf gesellschaftliche Kämpfe und Transformationsprozesse 
interpretiert werden. Der Ausbau der Kindertagesbetreuung stellt einen kla-
ren »Bruch mit dem konservativen Wohlfahrtsregime und dem Ernährermo-
dell [dar], die den bundesdeutschen Sozialstaat lange geprägt haben« (Hajek 
2019: 185). Er lässt sich als Antwort auf feministische Kämpfe lesen, die sich 
dafür einsetzten, dass die Betreuung und Erziehung von Kindern als Arbeit 
anerkannt und nicht mehr in die Familien als gleichsam »natürlicher Liebes-
dienst« ausgelagert werden. Zugleich fügt sich der Ausbau der öffentlichen 
Betreuungseinrichtungen in die Anforderungen der neoliberalen Produkti-
onsweise ein. So zielen die Maßnahmen der »nachhaltigen Familienpolitik« 
vor allem auf die Erhöhung der Geburtenrate und einen raschen beruflichen 
Wiedereinstieg von Frauen nach der Geburt eines Kindes ab. Durch die Neu-
regelung der Freibeträge für Kinderbetreuung und Elterngeld soll darüber 
hinaus die Erwerbsquote und Geburtenrate bei Gutverdienenden angeregt 
werden (Nowak 2010: 131). Jörg Nowak bezeichnet dieses Modell daher als 
»klassenselektives Ernährermodell« (ebd.: 133). Dessen Durchsetzung er-
klärt er mit Rekurs auf Gramsci als Resultat einer passiven Revolution, in 
der »Forderungen der Frauenbewegung nach beruflicher Gleichstellung […] 
nach jahrzehntelangem Stillstand der Gleichstellungspolitik zeitlich paral-
lel zur Umsetzung der Agenda 2010 staatlich kooptiert [wurden] und zwar 
im Rahmen klassenpolitischer Strategien zur Senkung des Werts der Ware 
Arbeitskraft« (ebd.: 145). Ähnlich ambivalent verortet Katharina Hajek die 
nachhaltige Familienpolitik in neoliberalen biopolitischen Regulierungen von 
Bevölkerung, für die Familie ein zentrales demografisches Instrument für 
Biopolitik bleibt. Diese zielen nun »nicht nur quantitativ auf mehr Geburten 
[ab], sondern auch in qualitativer Hinsicht auf eine spezifische Sozialisation 



721

	 Wo der Staat zu suchen ist

von Kindern und eine spezifische familial-private Lebensweise« (Hajek 2019: 
186). Aus gramscianischer Perspektive sind die Veränderungen des Wohl-
fahrtsstaates daher sowohl befriedende Antwort auf feministische radikale 
Forderungen – etwa nach einer anderen gesamtgesellschaftlichen Arbeits-
teilung, die Geschlecht nicht mehr als Ordnungskategorie verlangt – als auch 
Politiken, die eine neoliberale Gesellschaftsformation ermöglichen, die nicht 
mehr auf das fordistische Ideal des Familienernährers und der Hausfrau setzt, 
sondern Frauen verstärkt in (prekarisierte) Lohnarbeitsverhältnisse holt.

Ähnlich ambivalente Dynamiken zeigen sich bei der Ehe für lesbische 
und schwule Paare, die in Deutschland 2017 eingeführt wurde. Diese kann 
ebenso als passive Revolution interpretiert werden, da radikale Forderun-
gen aus lesbisch-schwulen und queeren Bewegungen nach ganz anderen Le-
bensweisen und gesellschaftlichen Ordnungen in dem Zugeständnis der Ehe 
eingehegt wurden (Mesquita 2011; Raab 2011). Dennoch führte die Aufwei-
chung der heteronormativen Kerninstitution Ehe zu Zugewinnen an indivi-
duellen Freiheiten für Lesben und Schwule. Zugleich muss die partielle Auf-
weichung rigider heteronormativer staatlicher Politiken ebenso im Kontext 
des neoliberalen Abbaus des Wohlfahrtsstaates verortet werden. Die Einfüh-
rung der Ehe für gleichgeschlechtliche Paare fügt sich ein in die neolibera-
le Logik der »Eigenverantwortung« und »Individualisierung« ebenso wie in 
die Privatisierung wohlfahrtsstaatlicher Institutionen wie der Renten- und 
Gesundheitsversorgung, durch die der Familie wieder verstärkt eine soziale 
Sicherungsfunktion zukommt. Volker Woltersdorff (2004: 146) interpretiert 
daher die gesellschaftliche Entsolidarisierung als »historische Bedingung für 
die staatliche Anerkennung einzelner nicht-heterosexueller Lebensweisen«.

Die vergeschlechtlichte und heteronormative Architektur des Staates lässt 
sich folglich aus gramscianischer Perspektive als wandelbares und dynami-
sches Resultat gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse begreifen. Zugleich ist 
sie zutiefst verwurzelt in zivilgesellschaftliche Praxen. Die skizzierten Ver-
änderungen des Wohlfahrtsstaates lassen sich als Antwort auf Forderungen 
sozialer Bewegungen, Anforderungen der Produktionsweise und staatliche 
Politiken begreifen, die bewirken, dass Sexualitäts- und Geschlechterregimes 
sich wandeln, aber gerade in veränderter Weise weiterhin staats- und gesell-
schaftsstrukturierend blieben.

Mit Gramscis Begriff der passiven Revolution lässt sich nicht nur nach-
vollziehen, wie Zugeständnisse an Aktivist*innen und Bewegungen Hege-
monie aufrechterhalten. Ebenso kann damit analysiert werden, unter wel-
chen Selektivitäten geschlechter- und sexualitätspolitische Kritiken in den 
Staat integriert werden und welche Gruppen davon profitieren. So beruhen 
manche frauenpolitischen Veränderungen wie beispielsweise der Anstieg 



722

Gundula Ludwig	

der Frauenerwerbstätigkeit und hier insbesondere in Führungspositionen 
auch darauf, dass Reproduktionsarbeit an migrantische Frauen ausgelagert 
werden kann (Gutiérrez Rodríguez 2013). In Deutschland ist die (partielle) 
Auslagerung der Reproduktionsarbeit an Migrant*innen vor allem aus Ost-
europa Bedingung für staatliche Zugeständnisse an weiße, gut ausgebildete 
Frauen der »Mehrheitsgesellschaft«. Zudem wird die partielle Integration 
von feministischen Forderungen von westeuropäischen Staaten auch für 
»femonationale« Politiken genutzt (Farris 2017), um Zustimmung zu einem 
vermeintlich fortschrittlichen Staat zu generieren. Ähnlich lässt sich aus 
queer-theoretischer Perspektive kritisieren, dass die partielle Anerkennung 
von Lesben und Schwulen als staatlicher Mechanismus des Othering von vor-
geblich rückschrittlichen Nationen und Kulturen eingesetzt wird. So die-
nen passive Revolutionen in sexuellen Politiken auch der Legitimation von 
(staatlichem) Rassismus und der Gegenüberstellung von schützenswerten 
weißen Queers und »bedrohlichen« rassifizierten »hateful Others«, wie Jin 
Haritaworn (2015) argumentiert. Auch hierin zeigt sich der kompromisshaf-
te Charakter des Staates und dass gerade dieser die Langlebigkeit des Staates 
und der herrschenden Geschlechter- und Sexualitätsverhältnisse absichert.

Der Staat als Erzieher

Gramsci bezeichnet den Staat als erzieherisch, da dieser »bestrebt ist, einen 
bestimmten Typus von Zivilisation und von Staatsbürger (und damit des 
Zusammenlebens und der individuellen Beziehungen) zu schaffen und zu 
erhalten, bestimmte Gewohnheiten und Verhaltensweisen zum Verschwin-
den zu bringen und andere zu verbreiten« (Gramsci 1991ff.: 1548). In seiner 
Analyse des Fordismus führt Gramsci aus, dass jede Produktionsweise auch 
einen bestimmten »Menschentypus« (ebd.: 2086) braucht, deren Resultat er 
als Effekt staatlicher Intervention begreift. Die Fordismusanalyse ist eine 
der wenigen Stellen in den Gefängnisheften, an denen Gramsci explizit die 
Bedeutung der Geschlechterverhältnisse hervorhebt: Die Lebensführung 
der männlichen Arbeiter wurde im Fordismus durch die Haus- und Ehefrau 
gesichert, die gewährleisten sollte, dass der Arbeiter in seiner Freizeit »sein 
Geld ›rational‹ ausgibt, um seine muskulär-nervliche Leistungsfähigkeit zu 
erneuern, zu erhalten und möglichst zu erhöhen, nicht um sie zu zerstören 
oder zu schädigen« (ebd.: 530).

Queer-theoretische Beiträge haben diese Einsicht zur Bedeutung von 
vergeschlechtlichter Subjektivierung für den Kapitalismus vertieft. Mit dem 
Begriff »sexuell arbeiten« stellen Brigitta Kuster und Renate Lorenz (2007) 
ein Instrumentarium bereit, um die Herstellung einer geschlechtlichen und 



723

	 Wo der Staat zu suchen ist

sexuellen Identität selbst als Arbeit zu konzipieren. In Arbeitsprozessen – in 
bezahlter Lohn- wie unbezahlter Reproduktionsarbeit – werden immer auch 
sexuelle und geschlechtliche Identitäten ausgedrückt, dar- und hergestellt. 
Dies beschreiben Lorenz und Kuster als sexuelle Arbeit, die durch explizite 
Kleidervorschriften ebenso wie durch informelle, unbewusste Fantasien ge-
regelt sein kann. Als »Normalisierungsarbeit« (ebd.: 173) bezeichnen sie so-
wohl, wie Normalität hergestellt wird, als auch den Aufwand, sexuelle Arbeit 
unsichtbar zu machen. Mit dem Begriff der sexuellen Arbeitsteilung verdeut-
licht Woltersdorff (2012), dass sexuelle Arbeit ungleich verteilt ist. Denn ob-
wohl alle Menschen sexuell arbeiten, ist die erforderliche Normalisierungs-
arbeit ungleich. Sexuelle Arbeit wird »besonders jenen abverlangt, die als 
Abweichung oder Variante der Norm markiert, also nicht weiß, männlich, 
heterosexuell, bürgerlich, zissexuell oder körperlich leistungsfähig, sind. […] 
Je stärker der Bruch zur Normalität ausfällt, desto intensivere sexuelle Arbeit 
müssen sie [queere Existenzen] erbringen, um sich wieder als konsistentes 
Selbst zu erfahren und nach außen darzustellen.« (Woltersdorff 2012: 120)

Um die Bedeutung des integralen Staates bei der Hervorbringung binär 
vergeschlechtlichter Subjekte theoretisieren zu können, entwickelte ich im 
Anschluss an Gramsci den Begriff der heteronormativen Hegemonie (Ludwig 
2011). Sexuelle Arbeit wird folglich durch den integralen Staat sichergestellt: 
Als erzieherischer Staat führt dieser die Subjekte dazu, kohärente, fixierte, 
vergeschlechtlichte und sexualisierte Identitäten herauszubilden. Auch die-
ses »pädagogische Verhältnis« basiert neben Zwang auf »kulturelle[r] und 
moralische[r] Führung« (Gramsci 1991ff.: 1239): über Begehren nach »Nor-
malität« und nach »richtiger« Weiblichkeit und Männlichkeit, deren Ingre-
dienzen in vielfältigen zivilgesellschaftlichen Praxen vermittelt werden und 
das von der Mehrheit der Bevölkerung als handlungsleitend in ihre Lebens-
weisen integriert wird. Dieses Begehren nach Normalität ist wie sexuelle Ar-
beit eine Materialisierung staatlicher Macht.

Eine queer-theoretische Re-Lektüre von Gramscis Staatstheorie ermög-
licht ein gesellschaftstheoretisches Verständnis von Heteronormativität. Wie 
Queer-Theoretiker*innen argumentieren, werden Subjekte über Geschlecht 
erst zu intelligiblen Subjekten: Vergeschlechtlichung ist Voraussetzung da-
für, eine lesbare und lebbare Form von Subjekt-»Sein« auszubilden (Butler 
1990). Aus hegemonietheoretischer Perspektive lässt sich argumentieren, 
dass sich in der vergeschlechtlichten Subjektkonstitution staatliche Macht 
in einer körperlichen und psychischen Form materialisiert. Indem das Kon-
strukt Geschlecht »zum ›eigenen‹ Geschlecht wird und das Subjekt sich ›als 
weiblich‹ oder ›als männlich‹ (an-)erkennt – nimmt das Subjekt staatliche 
Macht in das ›eigene Ich‹ auf, was die Bedingung für die Konstitution als in-



724

Gundula Ludwig	

telligibles Subjekt ist. Zugleich wird in der Transformation des Regulativs 
Geschlecht zum ›eigenen‹ die fundamentale Bindung zwischen staatlicher 
Macht und dem Subjekt unartikulierbar. Wir nehmen uns nicht als Effekt 
einer Bindung an staatliche Macht wahr, sondern begreifen und leben das 
vergeschlechtlichte ›Sein‹ als naturgegeben. Gerade deshalb bleibt die kon-
stitutive Abhängigkeit des Subjekts unsichtbar« (Ludwig 2011: 205f.).

Mit einer queer-theoretischen Erweiterung von Gramscis Staats- und 
Hegemonieverständnis lässt sich zudem das Verständnis staatlicher Gewalt 
ausbauen. Gramsci verknüpft Gewalt und Konsens nach zwei Seiten mitein-
ander: Nicht nur verfügt der integrale Staat mit dem legalen Gewaltmonopol 
über die Mittel, Projekte auch durchzusetzen, wenn die Zustimmung der Be-
herrschten brüchig wird. Ebenso betont Gramsci, dass auch die Anwendung 
von staatlich legitimer Gewalt die Zustimmung des Großteils der Bevölke-
rung braucht, die sie als »richtig« akzeptiert (Gramsci 1991ff.: 1610). Im Rin-
gen um Hegemonie wird die Frage mit verhandelt, welche Form staatlicher 
Gewalt und staatlichen Zwangs als legitim und allgemein sinnvoll erachtet 
wird. Auch hier wird über die Figur des Allgemeinwohls die Zustimmung zu 
staatlicher Gewalt organisiert.

Eine wichtige Motivation für Butlers queer-theoretische Arbeiten war, die 
Gewaltförmigkeit von Heteronormativität sichtbar zu machen (Butler 1999: 
xx). Durch die Entnaturalisierung von Zweigeschlechtlichtkeit konnte Butler 
zeigen, dass über das Konstrukt Geschlecht grundlegend definiert wird, was 
als lebbares und was als nicht-lebbares Leben gilt (Butler 1990: 139f.). Diese 
Grenzziehung bezeichnet Butler als normative Gewalt. Ein eindeutiges, kohä-
rentes, unveränderbares, entweder weibliches oder männliches Geschlecht zu 
»sein«, stellt eine gewaltvolle Bedingung für die Intelligibilität der Subjekte 
und deren Teilhabe an Gesellschaft dar (Butler 2004: 120). Normative Gewalt 
zeigt sich in medizinischen Eingriffen bei intergeschlechtlichen Menschen, 
in der Pathologisierung von Trans*Menschen und der rechtlichen Diskri-
minierung von nicht-heteronormativen Lebensweisen. Zudem manifestiert 
sie sich darin, dass queere, intergeschlechtliche, Trans* und nicht-binäre 
Menschen, die andere Formen von Geschlecht, Körpern und Begehren leben 
(wollen), in ihren Lebenschancen benachteiligt sind und ein erhöhtes Risi-
ko haben, physische Gewalt oder frühzeitigen Tod zu erfahren (Fütty 2019). 
Normative Gewalt verstärkt sich entlang von intersektionalen Machtver-
hältnissen: So sind Trans*Menschen of Color, Trans*Sexarbeiter*innen und 
Trans*Geflüchtete in besonderer Weise von Diskriminierung, Marginalisie-
rung und frühzeitigem Tod betroffen.

Wie Gramsci ausführte, muss sich die Anwendung von staatlicher Ge-
walt auf die Zustimmung breiter Teile der Gesellschaft stützen. Dies ist auch 



725

	 Wo der Staat zu suchen ist

für (hetero-)normative staatliche Gewalt unabdingbar: Die Verbreitung von 
Weltauffassungen innerhalb der Zivilgesellschaft, die Zweigeschlechtlich-
keit als »normal« und »natürlich« definieren, stellt die Voraussetzung für 
normative Gewalt dar. Während für Gramsci staatliche Gewalt über Zustim-
mung legitimiert wird, lässt sich dies aus queer-theoretischer Perspektive 
noch weiter zuspitzen: Normative staatliche Gewalt wird legitimiert, indem 
Zweigeschlechtlichkeit naturalisiert wird.

Nicht zuletzt durch queere Kämpfe und soziale Bewegungen ändert sich 
vergeschlechtlichte Subjektivierung. Während bis zum Ende der 2000er-Jahre 
heteronormative Hegemonie weitgehend auf einer rigiden Vorstellung einer 
naturgegebenen Zweigeschlechtlichkeit basierte, gelang es durch aktivisti-
sche Kämpfe die Zustimmung zu dieser strikt binären Vorstellung von Ge-
schlecht aufzuweichen. Das gegenwärtige Vorhaben der Bundesregierung, 
das »Transsexuellengesetz« durch das »Selbstbestimmungsrecht« abzulösen, 
kann als Effekt beharrlicher zivilgesellschaftlicher Kämpfe von trans* und 
queeren Aktivismen gesehen werden. Inwiefern die Einführung des Selbstbe-
stimmungsrechts Zweigeschlechtlichkeit nachhaltig aufweichen und norma-
tive Gewalt zurückdrängen wird, oder ob auch das Selbstbestimmungsrecht 
als befriedendes Instrument einer passiven Revolution Wirkkraft entfalten 
wird, wird sich zeigen.

Generell wird jedoch deutlich, wie umkämpft heteronormative Hegemo-
nie in der Zivilgesellschaft ist. Denn während ohne Zweifel trans* und queere 
Aktivist*innen in den letzten Jahren einige Erfolge erzielen konnten, brachten 
sich rechtskonservative, rechtspopulistische und extrem rechte Kräfte zu-
gleich ebenso in Stellung, um für ihr Hegemonieprojekt, das die Rettung einer 
vermeintlich naturgegebenen binären, heterosexuellen Geschlechterordnung 
als zentrale Aufgabe ernannt hat, Zustimmung zu organisieren. Gegenwärtig 
wird daher von vielen gesellschaftlichen Richtungen um die Ausgestaltung 
von Heteronormativität und Geschlecht gerungen: Queer-feministische und 
trans*queere Aktivist*innen treten dafür ein, Zweigeschlechtlichkeit und 
Heterosexualität zu überwinden. Im Projekt eines »libertären Neoliberalis-
mus« (Ludwig/Woltersdorff 2018) finden sich dagegen Politiken der partiel-
len Flexibilisierung von Geschlecht und Heteronormativität: Diese evozieren 
zwar individuelle Freiheiten, bringen zugleich aber – wie oben anhand der 
Transformation des Wohlfahrtsstaates beschrieben – unter neuen Vorzeichen 
ungleiche Geschlechter- und sexuelle Verhältnisse in Einklang mit der kapi-
talistischen Produktionsweise und reproduzieren diese in veränderter Form. 
Wie ich mit Woltersdorff (2018) argumentiert habe, steht diesem libertären 
Hegemonieprojekt wiederum ein Projekt autoritärer Hegemonie gegenüber, 
das nicht vorrangig sexuelle Freiheiten verspricht, sondern die Sicherheit 



726

Gundula Ludwig	

einer vermeintlich natürlichen Geschlechter- und sexuellen Ordnung.1 Rech-
te Akteur*innen greifen in ganz expliziter Weise Geschlechter- und sexuelle 
Politiken für ihre politische Mobilisierung auf. Sie warnen davor, dass Frau-
en nicht mehr Frauen und Männer nicht mehr Männer sein dürften und sie 
kritisieren die Vervielfältigung von Geschlecht als widernatürlich. Zugleich 
nutzen sie Geschlechter- und sexuelle Politiken für die Organisation der Zu-
stimmung zu ihrem autoritären Staats- und Gesellschaftsmodell. Hetero-
normative Hegemonie und damit die Ausgestaltung des Staates als »verge-
schlechtlichender Erzieher« – um Gramsci zu paraphrasieren – sind folglich 
nicht nur selbst umkämpft. Gerade weil Geschlechter- und sexuelle Politiken 
das Private, Intime und Alltägliche der Menschen durchziehen, sind sie ein 
zentrales Terrain, auf dem um Zustimmung zu gesamtgesellschaftlicher He-
gemonie und der Ausgestaltung des Staates gerungen wird.

Staatliche Krisenressourcen

Eine der Leitfragen in den Gefängnisheften ist, wie sich kapitalistische Ge-
sellschaften trotz wiederkehrender Krisen reproduzieren. Gramscis Beob-
achtung, dass gerade die ausgebildeten und weit verästelten Strukturen der 
Zivilgesellschaft in Westeuropa die Stabilität und Reproduktion des Kapita-
lismus sichern, führten ihn dazu, seine Hegemonie- und Staatstheorie aus-
zuarbeiten. Während in Russland die Zivilgesellschaft nur »gallertenhaft« 
war, bestand im Westen »zwischen Staat und Zivilgesellschaft ein richtiges 
Verhältnis, und beim Wanken des Staates gewahrte man sogleich eine ro-
buste Struktur der Zivilgesellschaft. Der Staat war nur ein vorgeschobener 
Schützengraben, hinter welchem sich eine robuste Kette von Festungen und 
Kasematten befand« (Gramsci 1991ff.: 874). Diese Einsicht Gramscis über die 
Zivilgesellschaft als Auffangstruktur, um Krisen abzufedern, lässt sich auch 
für queer-feministische Überlegungen zur Krisenhaftigkeit von Gegenwarts-
gesellschaften nutzbar machen. »Krise« wird dabei aus queer-feministischer 
gramscianischer Perspektive breit gefasst und umfasst nicht nur die kapita-
listische Produktionsweise, sondern die gesamtgesellschaftliche Reprodukti-
on. »Krise war immer«, so bringt Cornelia Klinger (2013) auf den Punkt, wie 
Reproduktionsarbeit in einer heteronormativ-androzentrischen kapitalis-
tischen Gesellschaftsformation organisiert ist. Brigitte Aulenbacher, Maria 

1  Wie wir argumentieren, sind die beiden Projekte eines libertären und eines autoritä-
ren Neoliberalismus nicht voneinander zu lösen: »Obwohl sich die beiden Projekte als 
konkurrierend inszenieren, ist ihr Verhältnis dialektisch: Beide Projekte stehen insofern 
in einem Vermittlungsverhältnis, als das libertäre Projekt die historische Voraussetzung 
für das Erstarken des autoritären Projektes geliefert hat«. (Ludwig/Woltersdorff 2018: 49)



727

	 Wo der Staat zu suchen ist

Dammayr und Fabienne Décieux (2014: 212) argumentieren ähnlich, dass 
»im Kapitalismus ›Krisen des Sorgens‹ in zweifacher Weise angelegt [sind]: 
Entweder werden Sorgebelange vernachlässigt oder die Sorge für sich und 
andere wird in Wert gesetzt und damit vorrangig anderen Orientierungen 
als derjenigen ihrer Lebensdienlichkeit unterworfen.«

Aus hegemonietheoretischer Perspektive ändern sich in Abhängigkeit 
davon, wie sich die Produktionsweise, soziale Kämpfe und gesellschaftliche 
Kräfteverhältnisse wandeln, die Ausgestaltung der Krisen ebenso wie deren 
staatliche Bearbeitung. Trotz aller historischer Veränderungen erweisen sich 
Geschlechterverhältnisse als erstaunlich stabile staatliche Ressource der Kri-
senbewältigung. So zeigte sich in neoliberalen Austeritätspolitiken, die sich 
als Antwort auf die Finanz- und Wirtschaftskrise von 2008ff. durchsetzten, 
wie Geschlechterverhältnisse direkt kalkuliert wurden. Die Sicherungsleis-
tungen, die im Zuge des Abbaus des Wohlfahrtsstaat outgesourct wurden, 
wurden dadurch aufgefangen – sowohl in Form von Kommodifizierung von 
Reproduktionstätigkeiten als auch durch eine (Rück-)Verlagerung von Re-
produktionstätigkeiten in familiäre Kontexte. Diese staatliche »Entsorgung 
der Sorge« (Hartmann 2002) verstärkt vergeschlechtlichte Sorge-Krisen, da 
sie die Prekarisierung von kommodifizierten Pflegeverhältnissen verdich-
tet und privatisierte Pflege-Krisen in den Familien verschärft. So überneh-
men in prekären Arbeitsverhältnissen insbesondere migrantische Frauen 
die Versorgung von alten, pflegebedürftigen Menschen und Kindern sowie 
Haushaltstätigkeiten zu schlechten Arbeitsbedingungen. Zahlreiche femi-
nistische Studien (Gutiérrez Rodríguez 2010; Haidinger 2013) haben gezeigt, 
dass für das Missverhältnis zwischen Arbeitszeiten, Arbeitsleistungen und 
Bezahlung Geschlecht verknüpft mit nationalstaatlicher Herkunft als »Be-
gründung« herangezogen wird: Die Arbeit der 24-Stunden-Pflegekräfte wird 
derart schlecht entlohnt, weil die dafür notwendigen Kompetenzen nicht als 
Resultat von Ausbildung und Erfahrung gesehen werden, sondern als Fer-
tigkeiten, über die (migrantische) Frauen vermeintlich »natürlicherweise« 
verfügen. Diese Logik kommt auch zum Tragen, wenn die neoliberalen Kür-
zungen im Reproduktionsbereich in nicht-kommodifizierter Weise durch 
die Familie aufgefangen wird. Auch hier sind es vor allem weibliche Fami-
lienmitglieder, die diese Tätigkeiten übernehmen (Michalitsch 2010; Wöhl 
2018). Möglich werden diese vielfältigen vergeschlechtlichten Kompensati-
onen allerdings nicht durch Gesetze und Verordnungen des Staates im en-
geren Sinn, sondern durch einen breiten zivilgesellschaftlichen Konsens zu 
Lebensweisen, in denen heteronormative Normvorstellungen von Familie, 
Weiblichkeit und Männlichkeit gelebt werden. Diese sind bedeutsame Ele-
mente zivilgesellschaftlicher Hegemonie, die den neoliberalen Staat stützen.



728

Gundula Ludwig	

Katharina Hajek und Benjamin Opratko (2013: 48) konzeptualisieren 
daher »Subjektivierung als Krisenbearbeitung«. Vergeschlechtlichte Sub-
jektivierung als Krisenbewältigung »kann besonders dort beobachtet wer-
den, wo gesellschaftlich notwendige Sorge- und Reproduktionstätigkeiten 
(wieder) verstärkt als unbezahlte »Hausarbeit« verrichtet werden müssen« 
(ebd.) In der neoliberalen Radikalisierung hin zu einem »autoritären Kri-
senkonstitutionalismus« (ebd.) zeichnet sich der Staat zwar durch einen 
Abbau von »konsensbasierten und kompromissvermittelten Formen der 
Stabilisierung – wie etwa die gesellschaftliche Integration durch soziale 
Sicherungssysteme« – aus (ebd.). Daraus kann jedoch nicht zwangsläufig 
ein Mehr an Zwang abgeleitet werden, da auch der neoliberale Staat ver-
geschlechtliche Subjektivierung als Modus der Krisenbearbeitung einsetzt 
und Subjektivierung nicht einseitig im Verhältnis Zwang-Konsens aufge-
löst werden kann.

Auch in der gegenwärtigen Coronakrise kann beobachtet werden, wie der 
integrale Staat vergeschlechtlichte Subjektivierung als Krisenbewältigungs-
politik heranzieht: Studien zeigen, dass die Zusatzbelastung, die durch die 
Gleichzeitigkeit von Homeoffice und Homeschooling entsteht, durch eine 
Retraditionalisierung der Geschlechterverhältnisse und Mehrarbeit von 
Frauen abgefedert wird (Mader u.a. 2020). Im Umgang mit der aus der Co-
vid-19-Pandemie resultierenden gesamtgesellschaftlichen Krise macht der 
Staat die Privatisierung von Sorge-Arbeit, eine ungleiche geschlechtliche 
Arbeitsteilung, die neokoloniale Strukturierung von Arbeitsmarktpolitiken 
im Care-Bereich und Familialismus zu Fundamenten seiner Krisenbewälti-
gungspolitik und setzt vergeschlechtlicht-heteronormative Subjektivierung 
als Krisen-Ressource ein. Das Ausmaß der zusätzlichen Belastungen, die aus 
den staatlichen Corona-Politiken resultieren, fällt wiederum in Abhängigkeit 
der Wohnverhältnisse oder der Sicherheit der Beschäftigten unterschied-
lich aus. Auch hier zeigt sich, wie der Staat intersektionale Ungleichheits-
verhältnisse in Krisenzeiten verdichtet (Ludwig 2022).

Kasematten gegen das »Wanken des Staates«

So wie Gramsci mit Bezug auf Klassenverhältnisse sichtbar machte, dass die 
Reproduktion des integralen Staates komplexe Machttechniken verlangt, so 
lässt sich auch aus queer-feministischer Perspektive argumentieren, dass der 
Staat als vergeschlechtlichter, heteronormativer dies ebenso braucht. Ver-
körperte, affektive, alltägliche Formen der Normalisierung und Naturalisie-
rung von Geschlechterverhältnissen und sexuellen Lebensweisen bilden die 
»robuste Struktur« (Gramsci 1991ff.: 874) des Staates.



729

	 Wo der Staat zu suchen ist

Der geschichtliche Block wurzelt daher nicht nur, wie Gramsci annahm, 
in den Produktionsverhältnissen, sondern auch in Geschlechter- und sexu-
ellen Verhältnissen. Wenngleich Gramscis Hegemonietheorie für queer-fe-
ministische Analysen des Staates viele instruktive Einsicht bereitstellt, muss 
seine Kritik am Ökonomismus zugleich dahingehend erweitert werden, dass 
Hegemonie in den bestehenden Verhältnissen auch vergeschlechtlicht und 
heteronormativ ist. Gramsci selbst stellt dafür in der Fordismusanalyse ers-
te Überlegungen bereit, die jedoch vertieft werden müssen, um zeigen zu 
können, wie in oftmals überaus subtiler, dennoch aber wirkmächtiger Wei-
se, zivilgesellschaftlich verankerte Weltauffassungen über geschlechtliche 
»Normalitäten« und Zuständigkeiten die Reproduktion der kapitalistischen 
Gesellschaftsformation und des Staates sichern. Nicht nur in Krisen – wenn-
gleich in diesen ganz besonders – fangen Geschlecht und Heteronormativität 
als gewichtige »Festungen und Kasematten« das »Wanken des Staates« auf.

Literatur
Apitzsch, Ursula / Kammerer, Peter (2007): Was geschieht mit den Besiegten? Die Biographie 

Antonio Gramscis aus der Sicht der Gefängnisbriefe. In: Das Argument 270 49(2): 220-232.
Aulenbacher, Brigitte / Damayer, Maria / Décieux, Fabienne (2014): »Herrschaft, Arbeit-

steilung, Ungleichheit – Das Beispiel der Sorgearbeit und des Sorgeregimes im Gegen-
wartskapitalismus«. In: PROKLA 175 44(2): 209-224. DOI: https://doi.org/10.32387/
prokla.v44i175.171.

Baer, Susanne / Berghahn, Sabine (1996): Auf dem Weg zu einer feministischen Rechtskultur? 
Deutsche und US-amerikanische Ansätze. In: Kulawik, Teresa / Sauer, Birgit (Hg.): Der 
halbierte Staat. Grundlagen feministischer Politikwissenschaft. Frankfurt/M.: 223-280.

Berlant, Lauren / Warner, Michael (2005): Sex in der Öffentlichkeit. In: Haase, Matthias / Sie-
gel, Marc / Wünsch, Michaela (Hg.): Outside. Die Politik queerer Räume. Berlin: 77-103.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. New York/
London.

–	 (1999): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. Tenth Anniversary Edi-
tion. New York/London.

–	 (2004): Undoing Gender. New York. DOI: https://doi.org/10.4324/9780203499627.
Demirović, Alex (2007): Politische Gesellschaft – zivile Gesellschaft. Zur Theorie des integralen 

Staates bei Antonio Gramsci. In: Buckel, Sonja / Fischer-Lescano Andreas (Hg.): Hegemonie 
gepanzert mit Zwang. Zivilgesellschaft und Politik im Staatsverständnis Antonio Gramsci. 
Baden-Baden: 19-43. DOI: https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.

Farris, Sara R. (2017): In the Name of Women’s Rights. The Rise of Femonationalism. Durham. 
DOI: https://doi.org/10.1215/9780822372929.

Fütty, Tamás Jules (2019): Gender und Biopolitik. Normative und intersektionale Gewalt gegen 
Trans*Menschen. Bielefeld. DOI: https://doi.org/10.1515/9783839446294.

Genetti, Evi (2010): Staaten im Wettbewerb. Zur Transformation von Geschlechterordnungen 
im Kontext der EU. Münster.

Gramsci, Antonio (1991ff.): Gefängnishefte. Kritische Gesamtausgabe, hg. v. Klaus Bochmann 
/ Wolfgang Fritz Haug / Peter Jehle, 10 Bände. Hamburg.

Gutiérrez Rodríguez, Encarnación (2010): Migration, Domestic Work and Affect. London/New 
York. DOI: https://doi.org/10.4324/9780203848661.

https://doi.org/10.32387/prokla.v44i175.171
https://doi.org/10.32387/prokla.v44i175.171
https://doi.org/10.4324/9780203499627
https://doi.org/10.5771/9783845201849-19
https://doi.org/10.1215/9780822372929
https://doi.org/10.1515/9783839446294
https://doi.org/10.4324/9780203848661


730

Gundula Ludwig	

–	 (2013): The Precarity of Feminisation: On Domestic Work, Heteronormativity and the Co-
loniality of Labour. In: International Journal of Politics, Culture and Society 12: 1-14.

Haberler, Helga / Hajek, Katharina / Ludwig, Gundula / Paloni, Sara (Hg.): Que(e)r zum Staat. 
Heteronormativitätskritische Perspektiven auf Staat, Macht, Gesellschaft. Berlin.

Haidinger, Bettina (2013): Hausfrau für zwei Länder sein. Zur Reproduktion des transnatio-
nalen Haushalts. Münster.

Hajek, Katharina (2019): Der biopolitische Charme der Familie. Die »nachhaltige Familienpo-
litik« und die quantitative und qualitative Regulierung der Bevölkerung in Deutschland. 
In: Braun, Kathrin / Gerhards, Helene (Hg.): Biopolitiken. Regierungen des Lebens heute. 
Wiesbaden: 183-207. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-658-25769-9_7.

–	 / Opratko, Benjamin (2013): Subjektivierung als Krisenbearbeitung. Feministische und 
neogramscianische Perspektiven auf die gegenwärtige Krisenpolitik. In: Femina Politica 
22(1): 44-56.

Haritaworn, Jin (2015): Queer Lovers and Hateful Others. Regenerating Violent Times and 
Places. London. DOI: https://doi.org/10.2307/j.ctt183p5vv.

Hartmann, Eva (2022): Entsorgung der Sorge. Geschlechterhierarchien im Spätkapitalismus. 
Münster: Westfälisches Dampfboot.

Haug, Wolfgang Fritz (1994): Einleitung. In: Gramsci, Antonio: Gefängnishefte. Hamburg: 
1195-1221.

Klinger, Cornelia (2013): Krise war immer. Lebenssorge und geschlechtliche Arbeitsteilun-
gen in sozialphilosophischer und kapitalismuskritischer Perspektive. In: Appelt, Erna / 
Aulenbacher, Brigitte / Wetterer, Angelika (Hg.): Gesellschaft. Feministische Krisendia-
gnosen. Münster: 82-104.

Kreisky, Eva (1995): Der Staat ohne Geschlecht? Ansätze feministischer Staatskritik und fe-
ministischer Staatserklärung. In: Kreisky, Eva / Sauer, Birgit (Hg.): Feministische Stand-
punkte in der Politikwissenschaft. Eine Einführung. Frankfurt/M.: 203-222.

–	 / Löffler, Marion (2009): Maskulinismus und Staat. In: Ludwig/Sauer/Wöhl (2009): 75-88. 
DOI: https://doi.org/10.5771/9783845220314-75.

Kulawik, Teresa (2001): Maskulinismus und die Entstehung des Wohlfahrtsstaates in Schwe-
den und Deutschland. In: Kreisky, Eva / Lang, Sabine / Sauer, Birgit (Hg.): EU. Geschlecht. 
Staat. Wien: 137-154.

Kuster, Brigitta / Lorenz, Renate (2007): Sexuell Arbeiten. Eine queere Perspektive auf Arbeit 
und prekäres Leben. Berlin.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal (1985): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekons-
truktion des Marxismus. Wien.

Ludwig, Gundula (2011): Geschlecht regieren. Staat, Subjekt und heteronormative Hegemo-
nie. Frankfurt/M.

–	 (2022): The Gendered Architecture of the State and the Covid-19 Pandemic. In: Kupfer, 
Antonia / Stutz, Konstanze (Hg.): Covid, Crisis, Care, and Change? International Gender 
Perspectives on Re/Production, State and Feminist Transitions. Opladen: 153-164. DOI: 
https://doi.org/10.2307/j.ctv2crj1g3.12.

–	 / Sauer, Birgit / Wöhl, Stefanie (Hg.) (2009): Staat und Geschlecht. Grundlagen und ak-
tuelle Herausforderungen feministischer Staatstheorie. Baden-Baden. DOI: https://doi.
org/10.5771/9783845220314.

–	 / Woltersdorff, Volker (2018): Sexuelle Regulation im autoritären Neoliberalismus zwi-
schen den Versprechen von Freiheit und Sicherheit. In: Pühl, Katharina / Sauer, Birgit 
(Hg.): Regulierung, Regierung und Reproduktion von Geschlecht und Geschlechterver-
hältnissen: queer-feministische Beiträge zu kapitalismuskritischer Gesellschaftstheorie. 
Münster: 47-72.

MacKinnon, Catherine (1989): Towards a Feminist Theory of the State. Cambridge.
Mader, Katharina / Derndorfer, Judith / Disslbacher, Franziska / Lechinger, Vanessa / Six, 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-25769-9_7
https://doi.org/10.2307/j.ctt183p5vv
https://doi.org/10.5771/9783845220314-75
https://doi.org/10.2307/j.ctv2crj1g3.12
https://doi.org/10.5771/9783845220314
https://doi.org/10.5771/9783845220314


731

	 Wo der Staat zu suchen ist

Eva (2020): Zeitverwendung von Paarhaushalten während COVID-19. URL: https://www.
wu.ac.at/, Zugriff: 28.5.2021.

Maier, Friederike / Schmidt, Dorothea (2019): Das Gespenst der Care-Krise. Ein kritischer Blick 
auf eine aktuelle Debatte. In: PROKLA 195 49(2): 239-258. DOI: https://doi.org/10.32387/
prokla.v49i195.1821.

Mesquita, Sushila (2011): BAN MARRIAGE! Ambivalenzen der Normalisierung aus queer-fe-
ministischer Perspektive. Wien.

Michalitsch, Gabriele (2010): Krise und Kritik: Über-Arbeiten oder Über-Leben. In: Femina 
Politica 19(1): 104-111. DOI: http://dx.doi.org/10.25595/1745.

Mouffe, Chantal (2014): Agonistik. Die Welt politisch denken. Frankfurt/M.
Notz, Gisela (2015): Kritik des Familialismus. Theorie und soziale Realität eines ideologischen 

Gemäldes. Stuttgart.
Nowak, Jörg (2010): Familienpolitik als Kampfplatz um Hegemonie. Bemerkungen zur Leer-

stelle eines linken Feminismus. In: Auth, Diana / Buchholz, Eva / Janczyk, Stefanie (Hg.): 
Selektive Emanzipation. Analysen zur Gleichstellungs- und Familienpolitik. Opladen: 129-
150. DOI: https://doi.org/10.2307/j.ctvddzm12.9.

Priester, Karin (1977): Zur Staatstheorie bei Antonio Gramsci. In: Das Argument 104 19(4): 515-532.
Raab, Heike (2011): Sexuelle Politiken und Staat. Die Diskurse zum Lebenspartnerschaftsge-

setz. Frankfurt/M.
Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souveräns. Staat und Demokratie in der Geschlechterde-

batte. Frankfurt/M.
Scheele, Alexandra (2009): Widersprüchliche Anerkennung des Privaten. Eine Kritik aktuel-

ler Entwicklungen wohlfahrtsstaatlicher Politik. In: Ludwig/Sauer/Wöhl (2009): 167-182. 
DOI: https://doi.org/10.5771/9783845220314-167.

von Werlhof, Claudia (1985): Zum Verhältnis von »Staat« und »Kapital« und »Patriarchat« In: Bei-
träge zur feministischen Theorie und Praxis 8(13): 63-78. DOI: https://doi.org/10.25595/796.

Wöhl, Stefanie (2007): Staat und Geschlechterverhältnisse im Anschluss an Antonio Gramsci. 
In: Buckel/Fischer-Lescano (2007): 67-83. DOI: https://doi.org/10.5771/9783845201849-67.

–	 (2018): Die Transformation von Staatlichkeit und Geschlechterverhältnissen im finanzi-
alisierten Kapitalismus. In: Scheele, Alexandra / Wöhl, Stefanie (Hg.): Feminismus und 
Marxismus. Weinheim: 232-244.

Wagenknecht, Peter (2007): Was ist Heteronormativität. Zu Geschichte und Gehalt des Begriffs. 
In: Hartmann, Jutta / Klesse, Christian / Wagenknecht, Peter / Fitschze, Bettina (Hg.): He-
teronormativität. Empirische Studien zu Geschlecht, Sexualität und Macht. Wiesbaden: 
17-34. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-531-90274-6_2.

Woltersdorff, Volker (2004): Zwischen Unterwerfung und Befreiung. Konstruktionen schwu-
ler Identität im Coming Out. In: Heldusser, Urte / Marx, Daniela / Paulitz, Tanja / Pühl, 
Katharina (Hg.): under construction. Konstruktivistische Perspektiven in feministischer 
Theorie und Forschungspraxis. Frankfurt/M.: 138-149.

https://www.wu.ac.at/vw3/forschung/laufende-projekte/genderspezifscheeffektevoncovid-19/1blog
https://www.wu.ac.at/vw3/forschung/laufende-projekte/genderspezifscheeffektevoncovid-19/1blog
https://doi.org/10.32387/prokla.v49i195.1821
https://doi.org/10.32387/prokla.v49i195.1821
http://dx.doi.org/10.25595/1745
https://doi.org/10.2307/j.ctvddzm12.9
https://doi.org/10.5771/9783845220314-167
https://doi.org/10.25595/796
https://doi.org/10.5771/9783845201849-67
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90274-6_2


VSA: Linke Analysen Sozialismus.de
Monatlich
in der ge-
druckten 
Ausgabe 
Artikel zu 
aktuellen 
Anlässen sowie 
Hintergrund analysen und 
immer etwas Theorie.

Jahresabonnement: € 85
(10 Hefte + 6 Supple-
ments); Ermäßigt: € 65
Kennenlern-Abo (3 Hefte 
+ Supplement): € 20

Täglich im Internet ohne 
Paywall auf 
www.Sozialismus.de 
Kurzanalysen & aktuelle 
Kommentare zwischen 
den monatlichen 
Printausgaben.Mehr Infos zum Verlagsprogramm: www.vsa-verlag.de

Felix Jaitner
Russlands Kapitalismus
Die Zukunft des »System Putin«
208 Seiten | € 16.80
ISBN 978-3-96488-162-5

Axel Troost (Hrsg.): Soziale 
Kipppunkte, bedrohte 
Existenzen, wachsende 
Armut | 160 Seiten | € 14.80
ISBN 978-3-96488-175-5 

Felix Jaitner

Die Zukunft des 
»System Putin«

Russlands  
Kapitalismus

VS
A

:

Soziale Kipppunkte, 
bedrohte Existenzen, 
wachsende Armut

Axel Troost (Hrsg.)

Alternativen zu Geldentwertung 
und Kaufkraftverlusten

VS
A:

Vermessung der Katastrophe

Rütteln uns Katastrophenphanta‐
sien wach? Oder führen sie in wel‐
lenförmige Erzählmuster und in
eine Rückkehr zur Normalität?

Pandemie-Debatte

Beiräte und Autor*innen äussern
sich über verschiedene Fragen.

www.widerspruch.ch240 Seiten, Broschur
ISBN 978-3-85869-957-2

Einzelheft € 18.–
Jahresabonnement (2 Hefte) € 27.–
Förderabonnement (2 Hefte) € 100.–
GönnerInnen mindestens € 350.– pro Jahr


